
Fabula / Les Colloques
L'effet de fiction (2001)

Irréalisation du réel & fictionnalisation de
l’Histoire

Mohamed Lakhdar Maougal

Pour citer cet article

Mohamed Lakhdar Maougal, « Irréalisation du réel &
fictionnalisation de l’Histoire », Fabula / Les colloques, « L'effet de
fiction (2001) », URL : https://www.fabula.org/colloques/
document7727.php, article mis en ligne le 21 Janvier 2022,
consulté le 15 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 15 Janvier 2026



Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Mohamed Lakhdar Maougal

« L’imaginaire c’est la restitution d’un réel plus vrai que lui-même, et doté par surcroît de
ces multiplicateurs que sont les qualités propres de la nouvelle et du roman :

l’autonomie du contour, la tension sur un ou plusieurs axes, l’accent portant, au gré de
l’auteur, sur le débat philosophique ou social, l’aventure romanesque, le chatouillement

affectif, la recherche stylistique etc.
Cette diversité d’accentuation caractérise les développements les plus récents du

genre1. ».
Jacques Berque

Le  problème  de  la  fiction,  en  particulier  dans  le  domaine  de  l’esthétique  de
l’imaginaire dont la littérature semble être le lieu privilégié, a longtemps préoccupé
non  seulement  les  critiques  mais  aussi  et  surtout  les  créateurs  mêmes.  On  se
souviendra des batailles  littéraires à  coup de préfaces,  paratexte de justification
plus encore que de simple présentation ou de dédicace (voir la préface de Gérard
De Nerval  à son œuvre  Les filles de feu (1854) ou à la traduction du Second Faust
(1840) de Gœthe, ces batailles mémorables qui ont témoigné que le problème de la
préface  était  en  fait  un  problème  autrement  plus  complexe  et  qui  a  fini  par
interpeller les linguistes (T .Todorov) tout comme les philosophes du langage (John
Searle). 

Mais la fiction a-t-elle une fonction précise ou revêt-elle des fonctions diverses et
multiples ? Comment appréhender la typologie de la fonctionnalité de la fiction, tout
particulièrement dans le texte littéraire moderne où le genre aura été capté par le
potentiel  réel  qui  tranche  fondamentalement  d’avec  l’ancien  merveilleux,  irréel
quasi absolu au regard de la philosophie analytique actuelle2.

On se souviendra que le  xixe siècle aura été surtout le siècle de l’affrontement du
réalisme avec le fictionnel (le symbolisme plus encore que le romantisme) en ce que
ce siècle qui verra triompher la thermodynamique, les sciences de l’homme et la
méthode expérimentale, ce siècle semble se caractériser comme étant celui de la fin
des  grandes  fictions,  l’extinction  en  marche  des  grands  mythes  antiques,  la

1  BERQUE  J.  (1974), Langages arabes au présent, Paris, Gallimard, p. 248‑249.
2  SEARLE  J. (1979), « Le statut logique du discours de la fiction », in chapitre 3, Sens et expression, Paris, Minuit, 1979.

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



rationalisation des croyances désuètes, la difficile survivance, sinon poétique, des
superstitions obsolètes et le retour timide quoique parfois délirant du merveilleux.

Ce sont là, à vrai dire, des lectures et des considérations devenues quelconques et
quasiment banales dans la critique littéraire occidentale moderne voire même post
moderne (voir les diatribes qui opposent, mais pour combien de temps encore, les
critiques littéraires anglo-saxons (américains) aux critiques littéraires européens, en
particulier français: comme la critique de la déconstruction par John Searle3 contre
le  courant  Derrida ou encore plus incisives les  critiques de Alan Sokal  contre le
courant  post  moderne  de  Lacan,  Kristeva,  Irigaray,  Latour,  Baudrillard,  Deleuze,
Gatari et Virilio4.

Notre  intérêt  pour  la  problématique  de  la  fiction  vient  en  grande partie  de  cet
étrange paradoxe, que cette dernière continue à constituer une ligne de fracture
entre  les  critiques  d’une  part  (c’est  son  côté  intéressant  voire  productif  et
assurément constructif) mais surtout entre les créateurs d’autre part, (c’est le côté
lamentable voire improductif voire destructeur). C’est pourquoi le choix de traiter
de cette problématique s’est porté sur celui inhérent à une réalité socio esthétique
marquée par un statut particulier bien fragilisé de l’imaginaire littéraire et partant
par  celui  combien  discutable  de  la  fiction  et  celui  franchement  contestable  de
l’histoire. Le choix du roman algérien d’expression arabophone nous parait être en
la  circonstance  un  territoire  privilégié  d’observation  et  d’analyse.  La  disparition
brutale, il y a peu d’années, du premier grand romancier algérien arabophone, le
regretté Abdelhamid Benhaddouga, en mettant un point final à son œuvre, la livre
comme  corpus  fermé,  clos  et  donc  idéalement  observable.  C’est  le  roman  de
Benhaddouga qui fera, ici et maintenant, l’objet exclusif de notre approche comme
objet  de  fiction,  doublement  confronté  et  au  réel  d’une  société  qui  se  fait  et  à
l’histoire5 comme  un  outil  de  contrôle6 (au  sens  foucaldien  du  terme),
singulièrement contraignant si l’on se souvient de la condamnation véhémente de la
fiction et de la représentation romanesque par Abbassi Madani alors porte‑parole
de la radicale mouvance islamique aux élections de 1991, et ce en pleine campagne
électorale, lors d’une émission télévisée.

À son point d’ancrage et de départ, l’écriture romanesque de Benhaddouga s’inscrit
dans la perspective historique avec comme toile de fond un événement majeur, et
partant  bien  réel,  de  l’histoire  de  la  société  algérienne :  la  guerre  nationale  de
libération, dont l’écriture de l’histoire a encore beaucoup de mal à franchir le mur de
la censure et de l’autocensure. Nous connaissons tous l’importance de l’histoire et

3  SEARLE  J. (1983), La Déconstruction, le langage dans tous ses états, collection —tiré à part— l’éclat,1992.
4  SOKAL A et BRICMONT J. (1997), Impostures intellectuelles, Paris, Livre de poche Biblio-essais, 1999.
5  LARADJ W. (1986), Ittijahat erriwaya al arabiyya fil jazaïr (Tendances du roman arabophone en Algérie), ENAL, Alger, 1986, 655 p.
6  FOUCAULT M. (1971), L’Ordre du discours, Paris, Gallimard, 80 p. (leçon inaugurale au Collège de France).

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



de  l’événement  majeur  dans  la  constitution  du  roman  historique  tel  que  l’avait
théorisé  Georges  Lukacs7,  et  nous  savons  aussi  les  contraintes  réalistes  dans
l’écriture du roman historique, épique comme nous connaissons la part de la fiction
et du rôle qu’elle tient et ce à travers l’analyse fine et pertinente faite par Lukacs sur
l’ouvrage de Léon Tolstoï: Guerre et Paix.

Pour  le  roman  de  Benhaddouga,  disons  succinctement  qu’il  s’inscrit  dès  son
apparition, avec le célèbre roman : « Rih al janoub », (Vent du sud, SNED 1975), dans
ce courant de l’écriture littéraire arabophone qui prend option pour le réalisme, une
espèce abâtardie de réalisme socialiste populiste avec la glorification du héros de
guerre,  du  paysan  résistant,  du  militant  politique  et  militaire  mais  plus
particulièrement  avec  une  focalisation  sur  la  femme  victime  de  toutes  les
exploitations parce qu’elle est le témoin privilégié d’un monde chaotique. Le cadre
romanesque est principalement la campagne, haut lieu de résistance mais aussi et
surtout  d’épreuve  pour  la  femme  en  tous  points  aliénée.  Quand  le  cycle
romanesque s’achève, c’est à dire après une dizaine de romans publiés entre 1975
et 1995, soit un peu moins d’un quart de siècle, la problématique semble n’avoir pas
été altérée par le temps qui passe. Le tout dernier roman publié post mortem sous
le titre paradoxal : Je rêve d’un monde nouveau (en traduction française du titre arabe
moins poétique et plus prosaïque :  Ghaden yawmoun jadid : « demain sera un jour
nouveau) confirmera la persistance du statut fragile et combien problématique de
la  femme  dans  la  société  algérienne,  et  c’est  une  femme  « récupérée  par  le
système », culpabilisée par son nouveau statut de citadine et qui ne pense qu’à sa
Rédemption par un pèlerinage à la Mecque avant de rendre son dernier souffle. 

Une première impression se dégage : l’histoire est passée, tel un ouragan. D’abord
une éprouvante guerre de libération entre 1954 et  1962,  suivie  ensuite  par  des
émeutes de jeunes en octobre 1988 débouchant enfin sur les graves événements
qui ensanglantent le pays depuis 1992. Mais rien ou presque, n’a changé dans le
réel, surtout dans le réel de la femme héroïne qui d’époque en époque semble se
réincarner et se désincarner pour donner une image réelle et tragique de destins
chimériques. C’est dire que dans ce roman algérien arabophone, c’est la fiction qui
semble être le moteur réel de l’écriture alors que tout paraît presque plus réel que
le  réel :  les  faits  sont  établis  et  datés ;  les  lieux définis ;  les  temps précisés ;  les
références en adéquation avec la culture réelle du pays. Est‑ce à dire que l’effet
fiction du récit aura eu pour résultat de « fictionner » l’histoire et ses supports, tous
ses supports ?

La question nodale pourrait partir du statut logique du discours de la fiction dans la
culture arabophone du romancier algérien (aussi bien le cas précis de Benhaddouga
que  le  cas  plus  général  de  tous  les  romanciers  algériens  arabophones  de  sa

7  LUKACS G. (1956), Le Roman historique, Paris, Seghers, 1977.

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



génération). Autrement dit, quelle est la relation qu’entretient la culture de fiction
avec  les  valeurs  normatives  dans  la  société  algérienne,  celles  essentiellement
travaillées par le registre de la culture orale ou la fiction semble trouver un terrain
de prédilection en tant que « transfiguration du réel » au sens où l’entendait dans
une certaine mesure Gérard de Nerval dans Aurélia. Car comment ne pas penser à
la  transfiguration  quand  le  même  personnage  féminin  traverse  toute  l’œuvre
romanesque  de  Benhaddouga,  se  modulant  au  gré  d’une  histoire  et  d’un  réel
pourtant  bien  présents  mais  combien  évanescent.  Comment  ne  pas  y  penser
surtout quand on se retrouve comme dans le dernier roman dans un cas singulier
d’un entretien entre le personnage principal Messaouda la narratrice et le narrateur
qui laisse beaucoup d’indices de positionnement autobiographique de la part de
l’auteur lui-même, donnant au texte romanesque une dimension et une valeur de
testament.  À  ces  valeurs  normatives  comportementales  existe-t-il  des
correspondants  dans  les  constructions  langagières  appropriées  qui  donneraient
consistance à la logique et à la culture de fiction ?

Comment la fiction, non seulement en tant que culture et comportement socialisés
mais aussi et surtout comme procédés de discours de seconde intentionnalité tout
comme  le  discours  indirect,  et  la  métaphore8 nécessite-t-elle  des  structurations
textuelles  ou  discursives  régies  aussi  bien  par  des  règles  verticales  dites
d’adéquation du langage avec le monde (donc avec le réel)  et  bien entendu des
règles horizontales qui régissent la stratégie discursive de « la feinte » et qui font
que la fiction n’est en fait qu’un réel feint ou plus exactement une feinte de réel ? En
fait,  l’effet  fiction devient  effet  de  fiction.  Mais  le  passage  de  l’effet  fiction  qui
structure la stratégie discursive d’évitement du réalisme à l’effet de fiction qui se
veut un travail agi et régi par un comportement assumé de l’auteur de la fiction est -
il  un travail de déconstruction du réel ou est-il un travail de transfiguration ? Qui
aurait donc raison, Derrida ou Nerval, le critique ou le créateur ? 

En d’autres termes, la fiction est-elle un simple procédé rhétorique formellement
fonctionnel ou est-elle un comportement langagier régi par des règles aussi bien
constructivistes que normatives au sens pragmalinguistique du terme9 ?

L’exemple  de  l’écriture  romanesque  de  Benhaddouga  choisissant  de  traiter  de
l’histoire d’une nation en cristallisation à travers l’histoire du statut d’une femme en
prise  avec  le  réel  social,  historique,  économique  et  politique  et  qui,  de  par  sa
situation de femme cloîtrée, objet d’un désir assidu et de harcèlement continu est
une écriture à travers laquelle la fiction se trouve être conditionnée non seulement
par les  valeurs comportementales qui  structurent  et  conditionnent la  culture de
l’écrivain  mais  aussi,  la  fiction  se  trouve  prisonnière  d’un  réalisme  fortement

8  SEARLE  J (1979) Sens et expression, Paris, éditions de Minuit ,1982, chapitres 2,3,4, p. 71‑166.
9  SEARLE  J (1994) La Construction de la réalité sociale, Paris, Gallimard, 1998.

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



idéologisé. C’est ainsi, par exemple que traitant du statut de la femme, personnage
cardinal dans toute l’œuvre, l’auteur soumet l’évolution de ce personnage, ce même
personnage en fait, à des aléas conjoncturels mais qui sont eux-mêmes régis par
des valeurs normatives qui dictent à l’écrivain la stratégie discursive du traitement
du problème ;  c’est  ainsi,  par exemple,  que le personnage principal,  Nfissa dans
« Rih al  janoub » (Vent du sud 1975) se trouve être marqué encore par le souffle
révolutionnaire quelque peu anarchisant dans une Algérie encore sous la tempête
de la Révolution agraire depuis quatre ans, cependant que le personnage principal
féminin, Rokaya, du second roman « Nihayat el ams » (la fin d’hier) dans une Algérie
en bute aux premiers grands soubresauts d’une série de crises aussi graves les unes
que  les  autres  a  déjà  engagé  un  retrait  sur  des  positionnements  sociaux  plus
conservateurs,  plus conformes à un statut  configuré par  le  pouvoir  politique de
contrôle, et auquel le romancier se plie..

Voilà qu’en fin de parcours, le personnage féminin qui traverse toute l’histoire de la
formation,  de  la  cristallisation,  et  de  la  mise  à  épreuve  du  sentiment  national
algérien (1930 à 1996), ce personnage se désincarne, se transfigure et devient un
simple et inefficace témoin, exclu de la dimension actantielle, alors même que la
femme en tant qu’être socialisé aura pu, à la faveur des cataclysmes socio-politiques
et à la faveur du libéralisme institutionnellement consacré dans le cadre du système
électoral, prend une place non négligeable comme actrice politique dont les voix
sont fortement sollicitées. Les femmes sont devenues ministrables, ténors dans les
campagnes  électorales  et  médiatiques,  présidente  de  parti,  cadres  supérieurs,
candidates  aux  différentes  élections,  et  mêmes  terroristes  et  chefs  de  groupes
activistes, alors que l’écriture fictionnelle romanesque continue encore à les traiter
comme des personnages au statut singulier. 

Est-ce à dire que cela traduit une disjonction entre la société et une des formes de
son  expression  esthétique  et  imaginaire ?  La  fiction  est-elle  devenue  un  refuge
contre le réel ou un refus du réel ? La question méritait au moins d’être soulevée et
débattue.

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEUR

Mohamed Lakhdar Maougal
Voir ses autres contributions
Université d’Alger

Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire

Fabula / Les Colloques, « L'effet de fiction (2001) », 2022

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Maougal+Mohamed%20Lakhdar

	Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire
	Mohamed Lakhdar Maougal
	Irréalisation du réel & fictionnalisation de l’Histoire
	Mohamed Lakhdar Maougal
	PLAN
	AUTEUR



