
Fabula / Les Colloques
Théâtre et scandale (I)

De la polémique au scandale : théâtre et
émergence de l’espace public en Allemagne
dans la seconde moitié du XVIIIe siècle

Elsa Jaubert

Pour citer cet article

Elsa Jaubert, « De la polémique au scandale : théâtre et
émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde

moitié du XVIIIe siècle », Fabula / Les colloques, « Théâtre et
scandale (I) », URL : https://www.fabula.org/colloques/
document5840.php, article mis en ligne le 03 Octobre 2018,
consulté le 20 Février 2026

Ce document a été généré automatiquement le 20 Février 2026



De la polémique au scandale : théâtre et émergence de
l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du 
XVIIIe siècle

Elsa Jaubert

De la seconde querelle du théâtre de Hambourg (1768-1770), qui reste à l’état de
polémique, au scandale proprement dit provoqué par Les Cocardes d’Iffland (1791),
en  passant  par  deux  cabales  contre  des  acteurs,  nous  verrons  comment,  dans
l’espace germanique, le théâtre se fait plus politique, et comment les réactions aux
représentations évoluent, dans leur forme mais aussi dans les sujets abordés. Cette
comparaison permettra de mettre en lumière les rapports entre la constitution de
l’espace public et l’évolution du rôle de la scène.

I.  La  seconde  querelle  du  théâtre  de
Hambourg,  une  polémique  socio-littéraire
(1768-1770)

La première querelle du théâtre avait été déclenchée par l’ouverture de l’opéra en
1678,  et  avait  divisé  le  clergé  protestant  de  Hambourg  en  deux  camps,  les
opposants aux spectacles en général et les partisans d’un divertissement décent.
Elle se solda par une interdiction des opéras en 1686, que les autorités de la ville
levèrent  cependant  deux  ans  plus  tard1.  La  seconde  querelle  de  1768  est  bien
différente, mais débouche elle aussi sur un discours théologique sur les spectacles.
Le déclencheur en est une comédie anonyme, Le Duel, représentée sur la scène du
théâtre national de Hambourg en 17682. La représentation se déroule sans incident,
mais la pièce est ensuite publiée dans un recueil intitulé Nouvelles Comédies, et c’est
une recension de cet ouvrage dans la  Bibliothèque allemande qui  met le feu aux
poudres.  Christian  Adolf  Klotz,  éminent  critique  de  l’époque,  y  estime  que  ces

1   À propos de cette querelle, voir Laure Gauthier, L’Opéra à Hambourg (1648-1728). Naissance d'un genre, essor d'une ville, Paris,
PUPS, 2009.
2 Der Zweikampf, comédie touchante en cinq actes qui rassemble tous les clichés du genre. On en trouve un résumé dans la
Deutsche Bibliothek der schönen Wissenschaften, n° 7, 1768, p. 396-402.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



comédies sont loin d’être exceptionnelles, mais que la grande nouveauté, c’est la
profession de l’auteur du  Duel,  un pasteur,  Johann Ludwig Schlosser.  Ce dernier
l’avait  rédigée  lorsqu’il  n’était  encore  qu’étudiant,  et  il  avait  autorisé  sa
représentation et sa publication à condition que son nom ne soit pas révélé. Or, le
voilà exposé au grand jour par Klotz, dans un journal à très large diffusion. Qui plus
est, le critique le félicite d’avoir eu le courage d’emprunter un chemin que la plupart
de ses confrères considèrent comme « la voie royale qui mène à l’Enfer », glissant
cette  remarque  volontairement  provocatrice  à  l’encontre  des  autorités
luthériennes : 

Cela mettrait le Ministère de Hambourg hors de lui s’il apprenait que l’un de ses
membres s’est laissé ainsi aveuglé par l’Ennemi. Mais d’autres le lui ont déjà dit, ils
lui  ont  même  dit  le  nom  de  l’auteur  (Schlosser),  sans  doute  parce  qu’ils  lui
supposaient assez de bon sens pour ne pas se rendre ridicule par ses foudres.3

Mais  pour  s’être  ainsi  livré  à  des  « ouvrages  du  Diable »,  Klotz  prophétise
que Schlosser « sera encore à l’avenir un martyr des préjugés »4.  Prophétie auto-
réalisatrice,  puisque  ce  sont  justement  les  formulations  de  Klotz  qui  dévoilent
l’identité  de l’auteur  et  déclenchent  les  attaques de Johann Melchior  Goeze5.  Ce
pasteur orthodoxe réagit vivement pour deux raisons : d’une part, la forme de la
pointe est  à  ses  yeux inadmissible  car  elle  ridiculise  les  hommes d’Église  en les
présentant comme des hystériques prompts à enrager, d’autre part, il connaît fort
bien Schlosser,  avec lequel il  entretient des liens d’amitié,  et se sent sans doute
personnellement  blessé  ou  du  moins  déçu  par  cet  homme qu’il  estimait.  Le  30
décembre  1768,  il  publie  dans  un  périodique  concurrent,  les  Nouvelles
hambourgeoises  du  monde  savant,  une  lettre  anonyme  au  ton  ironique,  voire
sarcastique, dans lequel il fustige en particulier le vain désir de gloire de Schlosser.
Les réactions dans les autres journaux de Hambourg sont assez négatives, et Goeze
publie un second texte le 27 janvier 1769, censé nuancer son propos : la forme est
certes  atténuée,  mais  il  ne  revient  pas  sur  le  fond  des  attaques6.  Les  choses
s’enveniment, Schlosser considérant que ces libelles portent atteinte à son honneur,
à  la  fois  personnel  et  professionnel.  Il  fait  appel  à  un  avocat  et  entame  une
procédure pour découvrir le nom de l’auteur et obtenir réparation. Sur l’entremise
d’un  tiers  bienveillant  et  pacificateur,  Goeze  envoie  alors  une  lettre  d’excuses  à
Schlosser, qui les accepte. L’affaire aurait pu en rester là si un ami bien intentionné

3 Ibid.,p. 391.
4 Ibid.,  p. 392. Klotz reprend évidemment les termes des adversaires du théâtre et des hommes d’Église intransigeants qui
condamnent toute forme de spectacle, comme Anton Reiser, auteur, lors de la première querelle de Hambourg, de Théâtromanie
ou Les Ouvrages des ténèbres (Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsterniß, Nissen, Ratzeburg, 1681).
5   Johann Melchior Goeze est surtout connu pour être le principal opposant à Gotthold Ephraim Lessing dans la querelle des
fragments, polémique théologique à l’origine de la dernière pièce de Lessing, Nathan le Sage (1779).
6 Hamburgischen Nachrichten aus dem Reich der Gelehrsamkeit, n° 102, 1768.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



de  Schlosser,  Johann  Heinrich  Vincent  Nölting,  ne  s’était  avisé  de  publier  une
brochure qui relance la querelle :  Défense du Pasteur Schlosser contre une attaque

dont il  fut  l’objet  dans la 102ème livraison des Nouvelles hambourgeoises du monde
savant  de  l’année  passée7.  À  cet  écrit  répond  un  certain  Buchenröder,  dans  un
Modeste  examen de la  défense  de M.  Nölting8.  Lequel  réplique à  son tour  par  un
Complément à la défense du Pasteur Schlosser9. Le 23 mars, un journal avance le nom
de Goeze, qui se décide à sortir officiellement de l’anonymat en août 1769, par la
publication  d’une  longue  Étude  théologique  sur  la  moralité  de  la  scène  allemande
actuelle10.  Le  titre  complet  détaille  les  circonstances  et  les  questions  précises
abordées,  mais  le  champ  est  clairement  élargi  pour  couvrir  une  question  plus
générale et d’une grande actualité. Dans le contexte tendu de la querelle, Goeze
annonce d’emblée dans la préface quelle sera son attitude en cas d’attaques contre
lui. Pour ce qui est des « libellistes » des journaux, il les ignorera, car ils ne méritent
aucune considération, et en bon chrétien, il  priera pour eux comme Jésus a prié
pour ses bourreaux. En revanche, pour les confrères qui s’aviseraient de contester
ses  positions  théologiques,  il  promet  de  porter  l’affaire  devant  les  autorités
religieuses  compétentes  afin  d’obtenir  leur  jugement  en  la  matière11.  À  aucun
moment,  Goeze ne s’adresse réellement au  public,  terme qu’il  n’utilise pas.  Il  ne
parle que des  lecteurs de son traité. Il méprise les périodiques, et par conséquent
aussi ceux qui les lisent, et se place sur le terrain de la controverse théologique,
limitant son audience aux savants. Mais l’ouvrage dépasse cette audience restreinte
par les réactions qu’il provoque. À commencer par celle de Schlosser, qui voit là une
poursuite de l’entreprise de diffamation de Goeze, en complète contradiction avec
la lettre pacificatrice qu’il  lui avait adressée. Il  répond donc dans un opuscule de
soixante-deux pages, Nouvelles adressées au public à propos de l’étude théologique du
Pasteur Goeze sur la moralité de la scène allemande actuelle. Le public évoqué ici n’est
pas celui du théâtre, mais celui des savants et hommes de lettres ayant lu Goeze12.
Au vu des attaques personnelles dont il fait l’objet, Schlosser s’estime contraint de
prendre sa propre défense et d’exposer en détail toutes les circonstances. Il entend
prouver son innocence et sa volonté de conciliation, étant prêt à régler le différend

7   Johann Heinrich Vincent Nölting, Vertheidigung des Hrn. Past[or] Schlossers wieder einen Angriff, welcher […] auf ihn geschehn ist,
Harmsen, Hamburg, 1769.
8  Buchenröder, Bescheidne Prüfung der Nöltingschen Vertheidigungsschrift, Hamburg, 1769.
9   Nölting, Zugabe zu der Verteidigung des Herrn Pastor Schlossers, Hamburg, 1769.
10   Goeze, Theologische Untersuchung der Sittlichkeit der heutigen deutschen Schaubühne, überhaupt : wie auch der Fragen : Ob ein
Geistlicher, insonderheit ein wirklich im Predigt-Amte stehender Mann, ohne ein schweres Aergernis zu geben, die Schaubühne besuchen,
selbst Comödien schreiben, aufführen und drucken laßen, und die Schaubühne so wie sie itzo ist, vertheidigen, und als einen Tempel der
Tugend, als eine Schule der edlen Empfindungen, und der guten Sitten, anpreisen könne ?, Brandt, Hamburg, 1769. 
11 Ibid., préface, n. p. Voir aussi p. 1-3.
12   Johann  Ludwig  Schlosser,  Johann  Ludwig  Schlossers  Pastors  in  Bergedorf  Nachricht  an  das  Publicum :  betreffend  des
Hamburgischen  Herrn  Pastors  und  Seniors  Herrn  Johann  Melchior  Goeze  theologische  Untersuchung  der  Sittlichkeit  der  heutigen
teutschen Schaubühne ; sammt einigen Anmerkungen über den Werth dieser Schrift, Gleditsch, Hamburg, 1769.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



« sans  provoquer  d’émoi  public ».  Il  impute  ainsi  à  Goeze  la  responsabilité  des
dérives  polémiques.  La  seconde  partie  de  son  opuscule  est  consacrée  à  une
réfutation des positions du pasteur, qui s’étend sur une quarantaine de pages. 

Dans son étude, Goeze s’attache à deux questions. La première, directement liée au
contexte de la querelle, est de savoir si un prédicateur a le droit de fréquenter le
théâtre,  d’écrire,  de  faire  représenter  et  imprimer  des  pièces.  La  seconde,  plus
générale,  est  de savoir  si  l’on peut  effectivement vanter  les  mérites de la  scène
comme un temple de la vertu et une école des nobles sentiments et des bonnes
mœurs,  comme  ses  ardents  défenseurs  le  font  alors  –  en  particulier  Johann
Friedrich  Löwen,  le  nouveau directeur  du théâtre  national  de  Hambourg.  Goeze
reconnaît que certaines pièces peuvent justifier leur point de vue, mais il observe
qu’elles  se  noient  dans  un  flot  de  comédies  indignes,  qu’elles  sont  toujours
accompagnées  d’un  Nachspiel (petite  pièce  comique)  et  de  ballets,  et  que l’effet
produit  par  le  spectacle  est  en  réalité  bien  loin  de  celui  escompté.  Il  s’attaque
également  à  la  plaisanterie  raffinée,  soulignant  que délicatesse et  polissage des
mœurs ne sont  pas synonymes de moralité,  et  que l’Arlequin policé  n’est  qu’un
avatar du bouffon traditionnel, encore plus dangereux car plus séduisant. La scène
purifiée est ainsi dénoncée comme une vue de l’esprit : le théâtre reste une œuvre
du diable – un scandale au sens étymologique du terme13 – et les chrétiens doivent
s’en  tenir  éloignés.  Pour  mieux  prouver  ce  qu’il  avance,  Goeze  ne  réclame pas,
comme d’autres, l’interdiction des spectacles, mais ébauche son propre projet de
scène véritablement idéale.  Il  prévoit  l’élimination de toutes les pièces amorales,
indignes ou même simplement  purement  divertissantes  –  car  elles  représentent
une perte de temps et d’argent – la constitution d’une commission d’hommes sages
et pieux pour juger des nouvelles pièces, une surveillance étroite des mœurs des
acteurs et actrices, et enfin la suppression des représentations quotidiennes, qui
sont une perte de temps inutile. Goeze sait pertinemment que ce programme est
utopique. En réalité, il poursuit deux objectifs dans cet essai : discréditer le théâtre
national de Hambourg en montrant qu’il n’a rien du temple des bonnes mœurs qu’il
prétend  être,  et  démontrer  l’impossibilité  même  d’une  scène  parfaitement
vertueuse,  au  vu  de  ces  conditions  irréalisables.  Il  faut  également  souligner  les
points communs entre cet ennemi du théâtre et les théoriciens du théâtre national
purifié.  Ils  partagent  l’idée  que  la  scène  est  une  chose  trop  sérieuse  pour  être
laissée aux mains des gens de théâtre : si les troupes dépendent financièrement des
revenus des représentations, il n’y a aucune moralité à espérer, car le public ne veut
qu’être  diverti,  les  pièces  doivent  être  choisies  par  des  gens  éclairés  –  ce  qui
s’apparente à une forme de censure – et la moralité des acteurs et actrices doit être
strictement surveillée14. Ce dialogue entre les deux parties illustre parfaitement le

13   Obstacle sur lequel on bute, occasion de tomber dans l’erreur et le péché.  

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



rapport  productif  et  l’interpénétration  des  discours  pro  et  anti-théâtre,  qui  se
répondent et se fécondent mutuellement, les mouvements de réformes théâtrales
naissant souvent des critiques sur le théâtre15. 

Schlosser n’est pas le seul à réagir au traité de Goeze : Nölting publie une Seconde
défense du Pasteur Schlosser dans laquelle l’étude sur la moralité de la scène allemande
actuelle  est  accompagnée  de  remarques16,  publication  elle-même  suivie  d’un
Complément à la seconde défense du Pasteur Schlosser publiée par M. le professeur
Nölting,  rédigé  par  un  pasteur  de  Lübeck,  Peter  Hermann  Becker.  Ce  dernier
opuscule n’est à nouveau qu’une justification personnelle, qui doit « présenter au
monde » les circonstances exactes dans lesquelles Nölting a eu sous les yeux une
lettre  que  Goeze  avait  adressée  à  Becker17.  L’auteur  se  défend  d’avoir  trahi  la
confiance de son correspondant et entend sauver son honneur et sa réputation,
mais ne prend aucunement position sur le fond, appelant de ses vœux la fin d’une
« querelle fâcheuse qui ne produit que de l’amertume18 ». Goeze se tourne comme il
l’avait  promis  vers  les  autorités  savantes  et  obtient  un  jugement  favorable  de
l’Université de Göttingen,  qu’il  fait  publier19.  Il  poursuit  par ailleurs la polémique
dans  un  de  ses  sermons,  où  il  fustige  les  personnes  qui  assistent  aux  offices
religieux comme à un spectacle et appelle « comédiens de chaire » ceux qui, « par
leur exposé esthétique de la morale, font du sermon une tragédie, et de la chaire
une scène20 ». Le Sénat de Hambourg met un terme à la querelle le 23 novembre
1769, en imposant le silence aux deux parties.

Le caractère très personnel de cet épisode est frappant : déclenchée à l’origine par
la  susceptibilité  de  Goeze,  l’affaire  est  ensuite  entretenue  par  les  sentiments
d’honneur  froissé  des  personnes  impliquées.  L’espace  public  joue  un  rôle
d’amplification, où l’attaque ad hominem est à la fois pratiquée et dénoncée, mais on
ne peut pas parler de « grave affaire qui émeut l’opinion publique21 ».  C’est une
querelle qui agite la République des lettres bien plus que le public au sens large : les
écrits dans lesquels le débat a lieu s’inscrivent dans la lignée des publications des

14   Sur le texte de Goeze, voir Roland Krebs, « Der Theologe vor der Bühne. Pastor Goezes “Theologische Untersuchung der
Sittlichkeit der heutigen deutschen Schaubühne“ als Streitschrift gegen das Theater und Projekt einer Idealbühne », De Gottsched
à Goethe, 24 études sur le théâtre allemand, Peter Lang, Berne, 2012, p. 57-68.
15 Theaterfeindlichkeit, p. 12-13.
16   Nölting,  Zwote Vertheidigung des Hrn.  Past.  Schlossers,  in  welcher des Herrn Seniors  Goeze Untersuchung der Sittlichkeit  der
heutigen teutschen Schaubühne mit Anmerkungen begleitet wird, Hamburg, Harmsen, 1769.
17   Becker, Beylage der von dem Hrn. Professor Nölting herausgegebenen Zwoten Vertheidigung des Herrn Pastor Schloßers, Lübeck,
1769, p. 16.
18 Ibid., p. 4.
19   Goeze,  Unpartheyische Untersuchung, ob des Herrn Pastor Schlossers Nachricht an das Publicum... eine Widerlegung der Schrift
des Herrn Senior Goezens oder ein Pasquil sey ? Nebst denen verlangten theologischen Gutachten, Altona, 1769.
20   Johann Friedrich Schütze, Hamburgische Theatergeschichte, Hamburg, 1794, p. 359.
21 Le Petit Robert de la langue française, s. v. « scandale ».

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



sociétés et des journaux du monde savant, qui ont connu une grande expansion au

XVIIIe siècle22.  Par  ailleurs,  les  acteurs  de  la  polémique  sont  en  grande  partie
extérieurs  au  monde  du  théâtre.  On  a  donc  affaire  à  un  débat  consécutif  à  la
représentation, à l’instar du Cid ou de L’École de femmes, où le désaccord passe par
l’imprimé, mais ne porte ici que sur les mœurs et non sur les formes poétiques.
Enfin,  sans  être  réellement  préparée,  il  est  évident  que  la  polémique  était
prévisible : l’auteur avait réclamé l’anonymat justement pour s’en protéger, et il y a
bien  eu  une  forme  de  provocation  de  la  part  du  critique  Klotz,  puis  à  la  fois
surenchère et tentatives de conciliation.

II.  Les cabales  hambourgeoises  contre
Dorothea Ackermann (1774) et Franz Anton
Zuccarini  (1787) :  quand  la  vie  privée
investit le théâtre

Si les spectateurs ne jouent aucun rôle en 1768, il en va autrement quelques années
plus  tard  avec  le  scandale  qui  entoure  l’actrice  Dorothea  Ackermann  en  1774,
toujours  à  Hambourg.  Les  actrices  partageaient  avec  leurs  collègues  masculins
l’appartenance  à  un  groupe  social  marginalisé,  mais  subissaient  en  outre  les
accusations, parfois justifiées, de prostitution et d’immoralité. Elles cristallisent les
inquiétudes face au théâtre et les craintes d’une menace pour les bonnes mœurs.
D’un autre côté, elles incarnent sur scène des héroïnes ayant valeur de modèles
pour les spectateurs, ce qui leur confère une aura particulière. À la fois admirées et
suspectes – voire méprisées –, les actrices se trouvent dans une situation délicate.
Par ailleurs, on ne distingue pas encore caractère privé et qualité du jeu : les actrices
sont  toujours  jugées  à  la  fois  pour  leur  performance  et  pour  leur  moralité23.
Consciente  de  cette  situation,  la  famille  du  directeur  de  troupe  Konrad  Ernst
Ackermann adopte des règles de comportement strictes, qui marquent une forte
volonté de respectabilité et d’assimilation à la bourgeoisie.    

Cette ambition semble se réaliser lorsqu’en 1773,  le  juriste Johann Arnold Heise
s’éprend de Dorothea Ackermann et  l’estime suffisamment digne de lui  pour lui
demander sa main. Mais la jeune fille refuse, souhaitant faire un mariage d’amour.
L’amant éconduit harcèle alors l’actrice et sa famille par de nombreuses lettres, sans

22   Voir  Claire  Gantet  et  Flemming  Schock  (dir.),  Zeitschriften,  Journalismus  und  gelehrte  Kommunikation  im  18.  Jahrhundert,
Bremen, édition Lumière, 2014.
23   Voir, dans ce volume, Anne Teulade, « Scandale et fantasme dans les anecdotes de la controverse espagnole du xviie siècle ».

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

http://www.fabula.org/colloques/document5776.php
http://www.fabula.org/colloques/document5776.php
http://www.fabula.org/colloques/document5776.php
http://www.fabula.org/colloques/document5776.php
http://www.fabula.org/colloques/document5776.php


succès.  La  correspondance inclut  Charlotte,  la  sœur de Dorothea,  qui  tente  elle
aussi d’apaiser le prétendant. Mais l’affront est terrible pour Heise, puisqu’il se voit
rejeté par une femme d’un rang bien inférieur. Le dépit amoureux se double donc
d’une humiliation sociale, et pour se venger, le jeune homme porte l’affaire devant
le  public.  Il  montre tout  d’abord les  lettres  à  ses amis,  puis  des poèmes contre
l’actrice sont publiés dans les journaux, où elle est accusée d’orgueil, et pour finir, il
organise  une  véritable  cabale  contre  les  deux  sœurs24.  Heise  faisait  partie  d’un
« petit groupe de savants » qui donnait le ton à Hambourg en matière de critique
dramatique,  et  qui  se  met  alors  à  siffler  chacune des  apparitions  sur  scène  de
Charlotte  et  Dorothea,  refuse  de  les  applaudir,  critique  ouvertement  leurs
performances  et  musèle  le  reste  du  public.  Cette  cabale  dura  presque  un  an,
jusqu’au décès brutal de Charlotte le 10 mai 1775. La mort de l’actrice lui restitue
tout  le  respect  auquel  elle  a  droit,  elle  devient  une  figure  idéalisée  dans  les
hommages qui lui sont rendus, et sa sœur n’est plus malmenée25.

En 1787, une autre cabale à Hambourg témoigne de l’utilisation de l’espace public
du théâtre dans des querelles privées impliquant les acteurs. Il s’agit cette fois de
l’acteur  Franz  Anton  Zuccarini,  qui  entretenait  une  liaison  avec  la  nièce  d’un
marchand. Lorsque ce dernier découvre un billet doux dans lequel l’acteur déclare
ne plus vouloir « tolérer plus longtemps la dureté de cet oncle grossier » et propose
à  la  jeune  fille  de  fuir,  le  marchand  organise  une  cabale :  il  rassemble  les
« opposants et les rivaux » de Zuccarini pour la représentation du 15 mai 1787, celle
du Père de famille. Les « rivaux » sont sans doute les autres prétendants éconduits
de la  nièce,  mais peut-être aussi  ceux d’autres jeunes filles,  Zuccarini  ayant une
réputation de séducteur,  et  les « opposants » les bourgeois solidaires de l’oncle :
tous estiment que leur honneur est bafoué par une personne d’un rang inférieur et
ourdissent  en  représailles  une humiliation  publique,  qui  aurait  été  impossible  à
l’encontre d’un égal. Mais le projet est éventé, et un parti pro-Zuccarini se forme. On
se prépare à l’affrontement (il est question de se munir de cannes-épées) et tout le
monde achète ses billets, y compris les curieux en mal de sensations. Ce fameux
soir du 15 mai, il n’y a pas de heurts violents, mais la représentation se déroule dans
un tumulte extrême, les deux partis rivalisant de manifestations sonores dès que

24   Minna Unzelmann est victime d’un chahut comparable le 17 décembre 1809 au théâtre national de Berlin. La jeune actrice
s’est rendue coupable de froideur aux yeux des officiers dont elle a refusé les avances. Ces derniers se vengent en organisant de
bruyantes manifestations de mécontentement, prenant prétexte de ses performances artistiques pour l’humilier (voir Arno Paul,
Aggressive  Tendenzen  des  Theaterpublikums:  eine  Strukturell-funktionale  Untersuchung  über  den  sog.  Theaterskandal  anhand  der
Sozialverhältnisse der Goethezeit, München, 1969, p. 67 et 193 sq). Inversement, les acteurs peuvent utiliser le théâtre comme une
arme contre leurs opposants, mais c’est plus rare. Le seul exemple réellement probant est celui de Caroline Neuber, qui après
s’être brouillée avec Johann Christoph Gottsched, le ridiculise sur scène dans une farce le 18 septembre 1741. Le professeur y
assiste avec quelques fidèles, qui tentent de troubler la représentation, mais ils sont expulsés du théâtre.
25   Sur cette cabale, voir Jacqueline Malchow, « Schauspielerinnen im 18. Jahrhundert – Zwischen Kunst und Käuflichkeit », dans
Alina  Bothe  et  Dominik  Schuh  (dir.),  Geschlecht  in  der  Geschichte  :  integriert  oder  separiert ?  Gender  als  historische
Forschungskategorie, Bielefeld, Transcript, 2014, p. 154-169.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Zuccarini entre en scène. À la fin de l’acte II, le directeur Schröder propose même au
public  d’interrompre  le  spectacle.  Mais  les  spectateurs  refusent,  voulant
manifestement vider la querelle, devenue une affaire de pouvoir, de démonstration
de  force  entre  deux  groupes,  dont  aucun  ne  réussit  à  s’imposer  véritablement.
Zuccarini  s’adresse à un moment au public,  le  remerciant de sa bienveillance et
promettant de la mériter par le zèle et l’application dans son art. Après cette soirée
houleuse, il s’éloigne de la scène, pour revenir quelques semaines plus tard avec de
légères excuses qui semblent suffire, puisqu’il est alors applaudi et que tout rentre
dans l’ordre26. 

Cet  épisode  débouche  sur  une  sorte  de  prise  de  conscience.  En  effet,  deux
opuscules publiés peu après condamnent fermement le procédé utilisé : le critique
y rend hommage aux qualités du jeu de Zuccarini et fait une distinction claire entre
l’acteur dans son rôle sur scène et le citoyen, qui, lui, doit rendre compte de ses
actes aux autorités. Cette séparation entre vie privée et vie publique est nouvelle et
témoigne  d’une  évolution  certaine  des  mentalités27.  Par  ailleurs,  la  diffusion  de
l’information et  son commentaire n’entrent  plus dans la  catégorie  des nouvelles
savantes, mais dans celle des nouvelles du monde des belles lettres, auxquelles des
périodiques  sont  désormais  entièrement  consacrés.  Dans  le  cas  des  deux
opuscules,  il  s’agit  d’un  appel  direct  aux  spectateurs  eux-mêmes,  et  non  à  une
audience plus savante. 

On  a  donc  ici  deux  exemples  d’instrumentalisation  du  théâtre  comme  lieu  de
rassemblement  public  et  d’exposition  de  la  personne  des  acteurs.  L’espace  du
bâtiment se transforme en une sorte d’arène favorable à l’affrontement, et le temps
de la représentation devient celui de l’exposition à l’insulte et au dénigrement, qui
doivent détruire une réputation et venger publiquement un affront privé. Il y a bien
scandale,  au  sens  « du  bruit,  de  l’éclat,  de  l’affront  que  l’on  fait  en  public  à
quelqu’un28 ». Les enjeux esthétiques et politiques sont ici inexistants, seul le statut
social de l’acteur est en cause, au-delà de l’aspect personnel de la querelle. 

26   Sur cette cabale,  voir  Paul,  op.  cit.,  p. 130-135 et  Ephemeriden der Litteratur und des Theaters,  Berlin,  n° 22,  2 juin 1787,
p. 347 sq. 
27 Etwas über das hamburgische Theater, n° 1 et 2. Voir aussi Schütze,  op. cit., p. 604 et Friedrich Ludwig Wilhelm Meyer,  F. L.
Schröder, Hambourg, 1819, 2 vol., p. 25.
28   Antoine Furetière, Dictionnaire universel, 1690, s. v. « scandale ».

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



III.  Les  Cocardes d’Iffland,  un  scandale
politico-théâtral (1791)

Les  Lumières  allemandes  sont  soucieuses  de  respecter  l’ordre  établi  et  ne
s’aventurent que très exceptionnellement sur le terrain de la contestation sociale, et
encore moins politique. La Révolution française modifie cet état d’esprit et pousse
les hommes de lettres à prendre position. Le théâtre devient alors un forum public
sur  lequel  sont  portées  les  questions  contemporaines,  ce  qui  constitue  le
prolongement politique de la conception de la scène comme institution morale. Il
s’empare  de  l’actualité  politique  sensible  et  devient  un  lieu  de  cristallisation
potentiellement  explosif,  car  il  fonctionne  comme  une  incroyable  caisse  de
résonnance, d’une part grâce à son pouvoir de large diffusion, comparé à l’écrit,
d’autre part grâce à son pouvoir de séduction et sa capacité à enthousiasmer et à
emporter l’adhésion. Le théâtre est un outil, pour ne pas dire une arme, propre à
susciter les soulèvements populaires et à abattre les ennemis.  Il  suffit pour cela
d’une salle pleine, d’une pièce bien conçue où le héros républicain déclame avec
passion des maximes de liberté, et le cœur du public s’enflamme29. Inversement, le
théâtre peut être investi par les ennemis de la révolution et devient le lieu de la
condamnation de ces débordements. 

C’est  ainsi  que  l’on  voit  fleurir  les  drames  antirévolutionnaires  dans  l’espace
germanique des années 1790-182030,  dont  LesCocardes font partie.  Il  s’agit  d’une
commande  de  l’Empereur  Léopold  II,  qui  voulait  une  pièce  dirigée  contre  les
« révolutions violentes ». Mais à la place du sujet historique proposé par l’Empereur,
August  Wilhelm  Iffland  choisit  un  sujet  contemporain31,  une  révolte  paysanne
fomentée  par  deux  agitateurs  démagogues,  un  brasseur  et  un  publiciste.  Trois
journaux relatent des incidents liés à une représentation des Cocardes à Leipzig le
14 octobre 1791. Le Journal du luxe et des modes explique que la pièce « n’a pas plu
et a provoqué grand bruit dans le parterre32 ». Cet acharnement du parterre contre
la pièce est attribué aux agissements de certains Germano-Français, c’est-à-dire à
des partisans de la Révolution française. Le Journal de Vienne affirme que le drame a
été sifflé et que le metteur en scène a même dû s’excuser auprès du public.  Ce
journal qui dénonce habituellement la contagion des idées révolutionnaires et leur
tyrannie y voit donc une nouvelle preuve de l’intolérance des prorévolutionnaires et

29   Voir Norbert Otto Eke, Signaturen der Revolution Frankreich-Deutschland : deutsche Zeitgenossenschaft und deutsches Drama zur
französischen Revolution um 1800, München, 1997, p. 24.
30   Voir Ibid. et Krebs, « Le théâtre antirévolutionnaire et la critique », op. cit., p. 329-346.
31   Iffland, Ueber meine theatralische Laufbahn, Heilbronn, 1886, p. 90.
32 Journal der Luxus und der Moden, décembre 1791, p. 677.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



de leur influence croissante en Allemagne33. Mais le  Journal théâtral de Hambourg
propose une autre version, sans doute plus réaliste. Selon ce dernier, le directeur
Opitz a hésité à mettre en scène une pièce montrant des paysans révoltés alors que
venait  d’éclater  en  Saxe  des  révolutions  paysannes.  C’est  pourquoi  il  a  pris  la
précaution de mettre en vente le texte à la caisse, mais peu de spectateurs l’on
acheté et lu avant le spectacle. Dans l’ensemble, la représentation a été calme, les
manifestations de mécontentement ont commencé à la fin du quatrième acte dans
le parterre et surtout dans les loges du premier rang, mais la pièce a été jouée
jusqu’au bout sans troubles majeurs. Il y a eu des applaudissements à la fin, mais
surtout des coups sourds, expression du déplaisir du public. Le metteur en scène
n’aurait cependant pas eu à s’excuser, et il aurait même été applaudi après avoir
expliqué  le  choix  de  la  pièce34.  Bref,  un  accueil  mitigé  plutôt  que  franchement
hostile, et des protestations qui ne sont pas le fait de la populace abreuvée d’idées
démocratiques,  mais  plutôt  des  couches  aisées  et  aristocratiques  des  loges,  qui
réagissent à la représentation sur scène d’une émotion populaire qui fait écho à
l’actualité très récente du pays. On retrouve ici un des éléments identifiés comme
une cause possible du scandale : le théâtre ne semble plus mettre à distance ce qui
est  représenté,  mais  il  fait  directement  voir  sans  médiation  symbolique,  car
l’événement  est  trop  proche.  Par  ailleurs,  on  observe  que  la  tentative  de
préparation  du  public,  destinée  à  désamorcer  le  caractère  explosif  du  sujet,  a
échoué et  n’a  donc  pas  pu  prévenir  le  scandale35.  Les  réactions  du  public  sont
d’autant plus remarquables que les loges sont habituellement les moins enclines à
se manifester : en effet, les aristocrates observent au théâtre la retenue qu’exige
leur  rang,  l’expression  publique  des  affects  (positifs  comme  négatifs)  étant
considérée comme indécente. Traditionnellement, ils se contentent d’exprimer leur
mécontentement par un ennui ou une indifférence ostentatoires36. 

Au-delà des réactions dans la salle, la pièce provoque également un vif débat dans
les périodiques. Car avec Les Cocardes, Iffland a produit une œuvre de combat, une
pièce au ton polémique qui présente des situations extrêmes et des personnage
manichéens et caricaturaux. Les principes égalitaires de la Révolution sont poussés
à leur paroxysme : au nom de la majorité qu’ils constituent, les paysans réclament le
pouvoir ainsi que le partage des biens, au nom de l’égalité. Iffland associe dans son
drame soulèvement populaire et velléités antipatriarcales au sein de la famille pour
illustrer ses conceptions politiques, qui reposent entre autres sur l’analogie entre la

33 Wiener Zeitschrift, t. 1, n° 1 (1792), p. 92-93.
34 Hamburgische Theaterzeitung, 13 février 1792, n° 2, p. 81-84.
35   Florence March a  observé des tentatives  similaires  de préparation du public  au festival  d’Avignon,  voir,  en ce volume,
« Scandales en Avignon : enjeux, nature et fonction ».
36   Le lieu conditionne en partie le comportement ; c’est ainsi qu’en 1803, on voit des officiers à Berlin quitter les loges pour le
parterre, afin de pouvoir y exprimer leur mécontentement et critiquer la pièce.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



structure de l’État et celle de la famille, le souverain étant le  Landesvater, le  pater
familias de ses sujets (le père et le Prince sont deux figures interchangeables dans le
discours).  La  dangerosité  des  idées  révolutionnaires  est  mise  en  lumière  par  la
destruction  des  liens  familiaux  qu’elles  provoquent.  L’ordre  patriarcal  et
monarchique étant l’expression du droit naturel, la révolte est par conséquent un
crime contre la nature. Le tableau final émouvant restaure le lien sacré entre le bon
Prince et ses bons sujets, il réunit la famille de l’État, en excluant ceux qui ont fait le
choix de la trahison.

Jürge – Eh bien, noble Seigneur, que Dieu nous pardonne de vous avoir causé du
tourment !  Il  pose  doucement  mais  fermement  le  pied du Prince  sur  les  cocardes.
Toute la discorde est sous votre pied ! 

Le Prince étend ses mains au-dessus de tous – Mes enfants !

Jürge – Que Dieu garde notre bon Seigneur !

Tous  dans un cri de joie – Que Dieu garde notre bon Seigneur ! –  Ils restent ainsi
dans ce groupe ; le rideau tombe. 

Les périodiques sont nombreux à commenter le drame d’Iffland, et presque tous
soulignent  la  faiblesse  dramatique  de  la  pièce37.  Mais  ce  qui  fait  couler  le  plus
d’encre,  c’est  bien  évidemment  le  sujet.  Le  critique  Abraham  Gotthelf  Kästner
identifie  Les Cocardes comme le premier drame ouvertement politique du théâtre
allemand38,  et  hormis le  Nouveau Journal  savant de Nuremberg39,  tous s’insurgent
contre  la  conception  absolutiste  de  l’auteur.  Le  Journal  littéraire  général  de
l’Allemagne du Nord en particulier admet que l’intention politique est louable, et qu’il
est légitime de dénoncer « les tristes conséquences de l’esprit de liberté sans frein
de  notre  temps »,  mais  critique  la  prise  de  position  d’Iffland  en  faveur  d’une
monarchie de droit divin et son mépris des « justes exigences fondées sur les droits
naturels sacrés et imprescriptibles de sujets opprimés ». Le ton devient polémique
et  pousse  le  raisonnement  à  son  comble :  si  les  droits  du  souverain  sont
inaliénables, et qu’il ne doit rendre compte qu’à Dieu, cela ne signifie-t-il pas qu’il
peut tout se permettre, des procès contre les hommes des Lumières jusqu’à l’abus
des  jeunes  filles,  ses  sujets  étant  ainsi  livrés  sans  défense  à  son  arbitraire  en
attendant le Jugement dernier40 ? Cette recension est également publiée dans les

37   On lui reproche notamment l’alliance du comique et du tragique, l’invraisemblance des caractères outrés et des situations,
l’insuffisance de la motivation de l’action et un style ampoulé (Allgemeine deutsche Bibliothek, t. 109, 1792, n° 1, p. 124-128 ; Neue
Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen Künste,  t. 50, 1793, p. 27-31 ;  Oberdeutsche allgemeine Litteraturzeitung,  28
novembre 1791, n° 141, col. 1006-1008). Certains estiment que la pièce est ratée par manque d’objectivité de l’auteur, qui prêche
et fait de sa pièce un simple véhicule de ses opinions (Allgemeine Literatur-Zeitung, 28 octobre 1793, n° 301, col. 189-190).
38 Göttingische Anzeigen von gelehrten Sachen, 3 mars 1792.
39 Neue Nürnbergische gelehrte Zeitung, 27 janvier 1792, n° VIII, p. 57.
40 Oberdeutsche allgemeine Litteraturzeitung, op. cit.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Bulletins de l’État,  un journal politique à large diffusion publié par August Ludwig
Schlözer41. Iffland réagit alors à ce qu’il considère comme de la diffamation, et sa
réponse  est  insérée  dans  le  numéro  suivant42.  Il  y  affirme  que  le  dernier  acte
montre bien qu’il ne défend que les droits des souverains justes, et non ceux des
despotes. Il maintient par ailleurs que les princes ont désormais conscience de leurs
devoirs,  et  que  dans  les  conditions  actuelles,  il  est  particulièrement  dangereux
d’échauffer les esprits, car toute critique contribuerait à la propagation des idées
révolutionnaires,  alimenterait  l’agitation  et  attirerait  sur  l’Allemagne  les  mêmes
malheurs que ceux qui dévastent la France. Mais Schlözer ne se contente pas de
publier  cette  réponse,  il  la  commente dans des notes,  et  réfute l’argumentation
d’Iffland. En homme des Lumières, Schlözer ne peut accepter cette capitulation de
l’esprit  critique :  il  réaffirme  avec  force  le  principe  de  la  discussion  publique  et
relativise fortement le pouvoir de séduction des agitateurs révolutionnaires,  qu’il
compare aux charlatans. Le public les jugera de la même façon, il faut continuer à
clamer ouvertement que le souverain a été créé par et pour le peuple, et qu’il doit
lui rendre des comptes ici-bas sans craindre pour autant de révolution. Et Schlözer
observe  que  ce  principe  s’applique  aux  savants  et  publicistes,  mais  que  les
dramaturges  doivent  se  montrer  bien  plus  circonspects,  compte  tenu  de  la
puissance  du  média  qu’ils  utilisent :  le  savant  n’agit  que  sur  dix  penseurs,  le
journaliste sur cent personnes cultivées, le dramaturge, en revanche, exerce son
influence sur dix mille personnes du peuple43.

On  pourrait  y  voir  un  rapprochement  avec  Iffland,  mais  il  s’agit  en  réalité  d’un
retournement complet de l’argumentation de ce dernier, puisque Schlözer souligne
la responsabilité accrue du dramaturge, qui ne doit surtout pas « détruire en un
acte, au profit du despotisme, ce que savants et journalistes ont tenté de construire
pour le bien de l’humanité à longueur de paragraphes et de dissertations44 ». 

Les Cocardes sont donc un exemple de scandale associant, cette fois-ci, à la fois des
incidents au théâtre lors d’une représentation et une vive discussion à l’extérieur,
dans les périodiques, à laquelle participent l’auteur et de nombreux critiques. Cette
dernière  prend  des  allures  de  polémique,  avec  des  positions  tranchées  et
militantes, dues au parti pris initial d’Iffland, qui porte sur scène un débat politique
contemporain et sensible, avec une forme d’excès qui irrite et provoque. 

Ce  n’est  qu’avec  le  développement  des  scènes  permanentes  des  grandes  villes
allemandes que peut émerger une réelle interaction entre théâtre et société, qui est
un des éléments constitutifs du scandale. Dans l’espace germanique, le théâtre ne

41 Stats-Anzeigen, t. 17 (1792), n° 65, p. 136. Ce périodique atteignit un tirage de 4 000 exemplaires.
42 Ibid., n° 66, p. 255-253.
43 Ibid. 
44 Ibid.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



devient une institution publique que timidement,  à partir  des années 1740, puis

essentiellement dans le dernier tiers du XVIIIe siècle. Parallèlement, l’omniprésence
des  périodiques  crée  un  espace  de  discussion  et  de  critique  qui  crée
progressivement  l’opinionpublique45.  Cette  dernière  fait  un  « usage  public  du
raisonnement »,  de  façon  apolitique  dans  un  premier  temps :  c’est  une  opinion
publique savante, puis littéraire, constituée par les personnes privées analysant et
critiquant les productions culturelles, parmi lesquelles le théâtre occupe une place
grandissante46.  « C’est  au  sein  des  institutions  de la  critique d’art,  de  la  critique
littéraire, théâtrale et musicale, que prend corps le jugement profane d’un public
majeur ou en passe de le devenir47 ». La discussion ne se développe plus dans des
traités et opuscules, mais dans les journaux, et les réflexions esthétiques, sociales et
religieuses font place à des considérations beaucoup plus politiques, d’une actualité
brûlante. Théâtre permanent, journaux et opinion publique, émergence de sujets
politiques : les conditions nécessaires à l’émergence du scandale théâtral moderne
sont désormais réunies. 

45   En Allemagne l’expression importée de France et d’Angleterre est forgée au début des années 1790 (öffentliche Meinung). Voir
Jürgen Habermas,  L’espace public. Archéologie de la publicité comme dimension constitutive de la société bourgeoise  [1961], Paris,
Payot, 1993, p. 36 sq, p. 40, p. 111. 
46   Voir  Raymond  Heitz  et  Roland  Krebs,  Théâtre  et  « Publizistik »  dans  l’espace  germanophone  au  XVIIIe siècle.  Theater  und
Publizistik im deutschen Sprachraum im 18. Jahrhundert, Bern New York, Peter Lang, 2001.
47 Ibid., p. 51.

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

I. La seconde querelle du théâtre de Hambourg, une polémique socio-littéraire (1768-1770)
II. Les cabales hambourgeoises contre Dorothea Ackermann (1774) et Franz Anton Zuccarini
(1787) : quand la vie privée investit le théâtre
III. Les Cocardes d’Iffland, un scandale politico-théâtral (1791)

AUTEUR

Elsa Jaubert
Voir ses autres contributions
Normandie Université, UNICAEN, ERLIS.

• 
• 

• 

De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle

Fabula / Les Colloques, « Théâtre et scandale (I) », 2018

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Jaubert+Elsa

	De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du XVIIIe siècle
	Elsa Jaubert
	De la polémique au scandale : théâtre et émergence de l’espace public en Allemagne dans la seconde moitié du XVIIIe siècle
	Elsa Jaubert


	I. La seconde querelle du théâtre de Hambourg, une polémique socio-littéraire (1768-1770)
	II. Les cabales hambourgeoises contre Dorothea Ackermann (1774) et Franz Anton Zuccarini (1787) : quand la vie privée investit le théâtre
	III. Les Cocardes d’Iffland, un scandale politico-théâtral (1791)
	PLAN
	AUTEUR


