
Fabula / Les Colloques
Littérature et histoire en débats

Littérature et histoire : rendez-vous manqués
et terrains de rencontre

Florent Coste

Pour citer cet article

Florent Coste, « Littérature et histoire : rendez-vous manqués et
terrains de rencontre », Fabula / Les colloques, « Littérature et
histoire en débats », URL : https://www.fabula.org/colloques/
document2081.php, article mis en ligne le 28 Septembre 2013,
consulté le 13 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 13 Janvier 2026



Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains
de rencontre

Florent Coste

La discussion à laquelle nous sommes judicieusement invité(e)s durant cette table
ronde repose sur le principe qu’un choix éditorial  au sein d’une revue peut être
révélateur de problèmes et de blocages épistémologiques, pour lesquels elle doit
trouver des voies de sortie fécondes. 

Pour comprendre les interactions possibles entre discipline littéraire et discipline
historique, partons en ce cas des choix éditoriaux de Tracés, qui se veut « une revue
de sciences humaines interdisciplinaire ». Qu’est-ce à dire précisément ? L’idée qui
préside à l’élaboration de notre revue est de dépasser le stade – insatisfaisant à nos
yeux  –  d’une  compilation  qui  ferait  cohabiter  dans  l’espace  d’un  même  volume
plusieurs contributions d’origines disciplinaires plurielles. Il faut autant que possible
inviter  et  inciter  les  auteurs  potentiels  à  sortir  de leurs  idiomes disciplinaires,  à
collaborer  dans  un  volume  collectif,  pour  à  terme  changer  l’offre  plutôt  que
d’espérer infléchir la demande. La tâche n’est pas aisée, on s’en doute. Il a semblé à
cet effet pertinent de se doter d’un comité de lecture à la fois spécialiste et profane.
Ainsi un article soumis après appel à contribution est examiné par un membre du
comité de rédaction,  un spécialiste du sujet  traité par l’article  et  un lecteur non
spécialiste, avec cette double exigence d’un propos évidemment valable et pertinent
(dans sa discipline), mais aussi accessible à un lecteur venu d’une autre discipline.
Ce fonctionnement du comité de lecture cherche à servir un objectif qui nous est
cher :  accroître la  lisibilité des sciences humaines et  sociales dans l’espace de la
recherche et dans l’espace public qui s’inscrit dans sa continuité.

A l’aune des quelques vingt-cinq numéros de la revue, on peut dire (et regretter)
que les articles de spécialistes de la littérature se sont faits plutôt rares, sinon assez
ponctuels (tant en termes de propositions que de publications effectives). Difficile,
pour nous, de dire s’il s’agit d’un étiquetage « SHS » de la revue peu attractif pour le
littéraire, d’appels à contribution peu tournés vers la littérature ou des exigences
encore disciplinaires du comité de lecture. Il semble en tout état de cause que le
dialogue et le métissage entre les études littéraires et l’une des sciences humaines
soient  plus  difficiles  à  instaurer  ou  à  négocier,  au  sein  de  Tracés,  qu’entre  la
philosophie et la sociologie, l’anthropologie et l’histoire, etc. Certains diront peut-
être que les études littéraires constituent une science sociale sinon à part, du moins

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



au positionnement scientifique et institutionnel plus marginal. Il  y aurait bien sûr
lieu de le déplorer, si la situation s’avérait telle. Peut-être pourrait-on moduler cette
position  en  soulignant  les  écarts  méthodologiques  et  les  différentiels
épistémologiques assez forts qui séparent les régimes de véridiction et les styles
démonstratifs de chacune de ces disciplines qui nous intéressent aujourd’hui. Mais
sans reconduire ni  dramatiser des lignes de fracture, le rapide diagnostic que je
voudrais  proposer ici  permettra peut-être d’envisager des manières de sortir  de
certaines de ces ornières. 

Pour peu qu’on cherche quelques explications à ces rendez-vous manqués, on ne
peut guère mésestimer certains atavismes disciplinaires qui travaillent les études
littéraires. Ces dernières se sont constituées contre le positivisme historien dans la

deuxième  moitié  du  xxe siècle,  et  les  départements  de  Lettres  Modernes  ont
construit un objet, « la littérature », soustrait à toute logique socio-historique1, selon
une chaîne de transmission théorique qu’il  est  désormais  facile  de retracer :  du
romantisme allemand au formalisme russe, puis jusqu’au structuralisme. Le propos
n’est pas, bien évidemment, de rejeter « la faute sur Mallarmé », mais de souligner
que cet héritage à fonds multiples a subi quelques mésinterprétations et engendré
des distorsions de champs disciplinaires2.Des champs se sont organisés et clivés,
d’une telle sorte que l’histoire a eu tendance à ignorer et à se méfier de la littérature
(parce qu’elle serait une mauvaise élève dans la hiérarchie des « sources », en raison
des biais introduits par la représentation esthétique, la fiction ou la diction3), et de
sorte que les études littéraires ont également tendu à résister à la démonstration
historique (au nom d’un statut d’exception, qui soustrairait  la littérature au tissu
social et au fil de l’histoire). Il est vrai que la littérature se prête, à la différence de la
source de l’historien, à un jugement esthétique normatif : la littérature obéirait à un
critère de  canonicité, tandis que la source historique ne prend sens que dans une
série dont on jugera de la pertinence à sa  représentativité. Certains diraient que la
source doit subir l’interrogatoire de l’historien, tandis que le texte littéraire n’a qu’à
être écouté. Si l’on en restait là, ni le littéraire, ni l’historien, faute d’être tout à fait
utiles à l’autre, n’auraient de bonnes raisons de se croiser.

On peut proposer quelques pistes pour circonscrire des espaces de rencontre. 

D’abord, si  l’historien n’a vraisemblablement pas d’émotion esthétique devant un
registre, un cartulaire, un testament, la presse de jadis, précisément le chercheur
littéraire a le devoir de se soustraire à ce jugement esthétique (réservé à sa lecture
d’amateur),  au nom d’un principe de symétrie, de réflexivité et de neutralité :  de
même que le sociologue des sciences doit  s’intéresser aux réussites comme aux

1

2

3

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



échecs des inventeurs et découvreurs4, de même le littéraire a affaire à un corpus,
sans  majeures,  ni  mineures,  ravalant  résolument  son  objet  au  rang  des  objets
sociaux ordinaires5. 

Contre  des  approches  séparatistes  et  discontinuistes  de  l’art,  il  y  a,  ensuite,  de
grands bénéfices à tirer d’une approche de la littérature entendue comme pratique,
comme  expérience,  comme  expérimentation.  En  contestant  l’idéologie  de
l’autonomie de l’art, en retrouvant, à la manière de Rancière, Mallarmé aux Folies
Bergères6,  on valorise la littérature comme une pratique inscrite,  parmi d’autres,
dans les réseaux serrés des autres activités humaines. En rappelant la continuité
entre langage ordinaire et langage littéraire, on met l’auteur en minorité, et on place
au premier plan les usagers qui coopèrent à la littérature. L’effort à produire ne
serait  ainsi  guère  différent  d’un  historien  de  la  Renaissance  qui  aurait
judicieusement replacé l’artiste au milieu des réseaux d’intérêt qui structurent les
cours  et  où  le  prétendu  « génie »  de  l’artiste  s’efface  au  profit  de  ses  qualités
d’entrepreneur  et  de  superviseur7.  De  la  sorte,  on  examine  la  littérature  « en
action », par ce qu’elle fait, et par ce qu’elle permet de faire. Il n’est pas difficile, et il
est même fructueux, de concevoir la littérature comme une ressource figurative, un
moyen d’action, un outil de cristallisation (de représentation au sens politique) de
problèmes publics dans des sociétés en crise de représentation. 

Concevoir la littérature comme un mode d’intervention politique (en-deçà ou au-
delà  de  la  seule  question  de  l’engagement  politique  de  l’écrivain)  ne  semble
cependant  que  rarement  une  priorité  du  chercheur  en  littérature.  L’essai
passionnant de Marielle Macé, proposant de voir derrière chaque façon de lire une
manière d’être8, redonne certes toute son épaisseur aux expériences de lecture –
chose pratiquée trop rarement par les littéraires et plutôt réservée aux historiens.
Mais, en s’appuyant sur l’ordinaire de lecteurs extraordinaires comme Sartre, Proust
ou Barthes, elle tend peut-être excessivement à faire de la littérature le seul support
de la « vraie » lecture, et de la lecture une expérience idiosyncrasique, repliée sur
elle-même, réduite à une contemplation privée et désengagée de la place publique.
Le  potentiel  émancipateur  de  la  lecture  dans  le  champ  social  et  politique  est
partiellement éludé : un échange plus serré avec les historiens de la lecture (Roger
Chartier,  Judith  Lyon-Caen,  Dinah  Ribard,  etc.)  et  les  sociologues  de  la  lecture
(Michèle Petit, Bernard Lahire, par exemple) aurait sans doute permis d’une part de

4

5

6

7

8

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



ne pas confiner la littérature dans son espace autoréférentiel et normatif et d’autre
part de ne pas désamorcer toute dimension politique à la lecture9. 

S’il y a pourtant beaucoup à faire pour recouvrir la question de la représentation
littéraire par celle de l’action publique et  politique,  trop rares sont les initiatives
littéraires  en  la  matière.  Ne  peut-on  pas  considérer  que  la  littérature  est  une
contribution  à  la  représentation  (politique)  des  vies  mineures,  infâmes  et
subalternes ? Qu’elle fait office de pansement ou d’arme face à la vulnérabilité de
l’existence  ou  à  notre  assujettissement  à  des  pouvoirs  de  plus  en  plus
impalpables10 ? Et faut-il s’étonner si c’est essentiellement de la philosophie morale
que vient une réévaluation de la littérature comme laboratoire d’expérimentations
morales11, vecteur de projection empathique et de développement éthique12 ?

Il  importe alors,  et  enfin, de changer sans doute dans sa globalité le paradigme
même  de  notre  rapport  méthodologique  à  la  littérature :  paradigme,
déresponsabilisant s’il en est, du commentaire et de l’interprétation (« ce n’est pas
moi qui le dis, c’est le texte »)13.  Pour réinjecter la littérature dans le tissu social,
pour la revasculariser,  il  faut peut-être attendre qu’elle soit  non plus interprétée
dans  la  stase  du  jugement  de  goût  qui  suspend  nos  usages  ordinaires,  mais  à
proprement parler expérimentée. On pourrait également, quoique d’une manière
différente, utiliser « graphes, cartes et arbres » et pratiquer le « distant reading »
que défend Franco Moretti,  de manière à éviter la surévaluation de la littérature
canonique et la relégation scientifique de la littérature dite de seconde zone14. Se
pose dès lors une nouvelle question, celle de savoir ce que l’on a fait et ce que nous
faisons de la littérature, comment nous l’actualisons (dirait Citton), comment nous
repartageons avec elle le sensible (dirait Rancière). Ou pour emprunter au langage
du pragmatisme philosophique,  la  littérature  tire  sa  vérité  et  sa  valeur,  comme
n’importe quelle idée, dans la mesure où elle permet d’entrer dans des relations
satisfaisantes avec d’autres parties de notre expérience (dirait William James). En
considérant que non moins que la science, non moins que n’importe quel outil, non
moins que n’importe quel organe, la littérature enrichit nos usages du monde et
nous permet d’en mener une exploration active, alors il devient possible de parler,
sans polémique, de « savoirs de la littérature », d’une heuristicité de la littérature. 

Ce  ne  sont  là  évidemment  que  suggestions  pour  faire  travailler  littéraires  et
historiens, de manière collaborative, autour d’objets communs. Mais le diagnostic à

9

10

11

12

13

14

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



l’origine de ces quelques pistes est que les facteurs de blocages, de malentendus,
de  quiproquos  disciplinaires  ou  méthodologiques  continuent  d’être  issus  d’une
certaine conception de l’art, autonomiste et séparatiste. Il n’est pas impertinent, et il
est même si je puis dire rentable, de restituer à la littérature toute son hétéronomie,
non seulement  pour montrer  qu’elle  est  déterminée par  des facteurs  extérieurs
socio-historiques, mais pour montrer également et surtout qu’elle est déterminante,
et qu’elle fait à proprement parler histoire15. 

Et de ce point de vue les rédactions des revues, associées à leur comité de lecture,
ont un rôle crucial à jouer.

(revue Tracés, Université de Bourgogne)

15

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEUR

Florent Coste
Voir ses autres contributions

Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre

Fabula / Les Colloques, « Littérature et histoire en débats », 2013

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Coste+Florent

	Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre
	Florent Coste
	Littérature et histoire : rendez-vous manqués et terrains de rencontre
	Florent Coste
	PLAN
	AUTEUR



