fabul a Fabula / Les Colloques
Les Colloques .y
Sur I'événement

Le temps de I'événement. Entretien de Loic
Rittener-Ruff avec Claude Romano

Loic Rittener-Ruff et Claude Romano

Pour citer cet article

Loic Rittener-Ruff et Claude Romano, « Le temps de I'événement.
Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano », Fabula /
Les colloques, « Sur I'événement », URL : https://www.fabula.org/
colloques/document15813.php, article mis en ligne le 10
Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-
Ruff avec Claude Romano

Loic Rittener-Ruff et Claude Romano

Votre ouvrage L’Evénement et le monde, paru en 2021 aux Presses universitaires de
France et désormais accessible en ligne via Cairn, a marqué le champ
phénoménologique en placant au cceur de son analyse la notion d'événement. Vous
y scrutez cette curieuse spécificité de 'homme qui le rend « capable » d'‘événements
en un sens fort et bien particulier, en dessinant une véritable phénoménologie de
'événement qui n'hésite pas a dialoguer avec Heidegger pour déplacer et
approfondir certaines de ses analyses. Jaimerais commencer cet entretien en vous
posant une question qui nous fait remonter aux débuts de la tradition
philosophique.

Dire qu'il arrive quelque chose a quelqu’un, qu'est-ce que cela signifie
philosophiqguement et ontologiquement, et notamment par différence avec la
notion d’accident qu'on trouve chez Aristote ?

Par rapport a la notion aristotélicienne d'accident, ce qu'on peut dire simplement
c'est que l'accident est relégué par Aristote en marge du discours ontologique et
gu’'un des enjeux, je crois, lorsqu’'on essaie de penser 'événement, c'est d'essayer de
lui donner un statut qui ne soit pas seulement dérivé, comme l'accident dépend de
l'ousia, de la substance. Effectivement, la question de savoir quel est le statut
ontologique de I'événement est une question qui a été beaucoup débattue ; pour
ma part, je trouve que le stoicisme a avancé I'une des solutions les plus intéressant
du point de vue d’'une pensée de I'événement, d'abord parce que, dans sa logique -
qui est I'ancétre de la logique des propositions, il a conféré un primat aux verbes, et
donc aux actions ou aux événements, et ensuite parce qu'il a pensé ces événements
non pas comme appartenant au régime de |'étant mais comme des incorporels qui
surviennent « a la surface de I'étre », comme dit Emile Bréhier. L'événement n'est
pas un étant (on) mais un pur « quelque chose (ti) », qui n'est pas, mais survient, se
produit en supplément de I'étre. Le stoicisme a ainsi placé I'événement par-dela
toute ontologie, en a fait quelque chose de méta-ontologique. C'est cette piste que
j'ai essayé de reprendre et d'approfondir dans cet ouvrage.

En effet, il me semble que c'est ce que vous soulignez lorsque vous dites que la
logique stoicienne peut se passer de copule.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://shs.cairn.info/l-evenement-et-le-monde--9782130823896?lang=fr

Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

La logique stoicienne, assurément, refuse le schéma « sujet-copule-prédicat » qui
est le schéma aristotélicien. Au fond, le stoicisme pense déja quelque chose comme
une asymétrie entre le prédicat et le sujet (la fonction et le concept) qui sera
redécouverte par Frege. On a donc affaire a une logique des événements qui ne
repose pas sur un primat conféré au verbe « étre », a la copule, comme c'est le cas
dans la logique aristotélicienne. L'exemple type d'une proposition stoicienne, c'est
« Dion court », et dong, effectivement, il s'agit la d'un événement bien distinct d'un
attribut qui serait prédiqué ou prédicable d’'un sujet.

Et par suite, d'un point de vue phénoménologique, qu'est-ce que cela signifie pour
un sujet de vivre ou de traverser un événement ?

Ce que jessaie de faire dans ce livre, c'est de donner un sens précis a 'événement,
je veux dire par la que beaucoup de choses qu’on pourrait appeler « événements »
ne constituent pas des événements selon le sens que je donne a cette notion. Des
événements tres banals comme le fait qu'un livre puisse tomber, qu'une chaise
puisse étre renversée sont des événements au sens habituel mais j'essaie d'isoler
un événement en un sens plus fort, qui se distingue du fait intramondain. J'essaie de
penser I'événement comme événement qui arrive a quelqu’'un et qui est, par
conséquent, indissociable de la transformation d'une expérience, de I'appropriation
de cet événement par quelgqu'un. Cela implique qu'un événement du méme type
(disons par exemple un deuil) est vécu de maniére a chaque fois singuliéere, et
méme unique, par chacun. Il n'y a pas d'événement « en général, » mais I'événement
revét un contour a chaque fois singulier pour celui auquel il arrive. De ce point de
vue-la, il est toujours adressé a quelqu'un, et surtout il est indissociable de son
appropriation a travers une expérience.

Il n'y donc pas dévénement en ce sens fort, que jappelle «événemential »,
indépendamment de celui auquel il arrive, car I'événement ne fait qu'un avec cette
transformation du sujet qui laccueille. D'om certaines caractéristiques
phénoménologiques qu'on peut lui attribuer, comme le fait qu'un événement ne
peut étre appréhendé comme tel qu'aprés-coup: on ne peut dire que c'était un
événement qu'une fois la transformation de I'existence de celui qui le vit effectuée. Il
y a donc une temporalité particuliere de I'événement qui est une temporalité de
I'aprés-coup, de I'a posteriori essentiel, puisqu'il faut qu’'un événement nous ait déja
transformé pour que nous puissions le comprendre comme tel. De ce point de vue-
la, 'événement se distingue du simple fait, au sens le plus générique de ce terme,
qui se produit dans le monde de la méme maniere pour quiconque et n'a pas
besoin de ce délai pour étre expérimenté comme tel.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

On touche ici du doigt une autre distinction que vous opérez. En effet, vous dites
que I'événement n'est pas temporel mais temporalisant. Pouvez-vous développer sur
ce point ?

Ce que je veux dire c'est qu'a partir du moment ou on accepte que I'événement est
qguelque chose qui introduit dans une expérience une rupture radicale, et qui, dans
cette mesure, se dérobe a toute prévision complete, excédant tout ce que l'on peut
en saisir d'avance, il faut en conclure que I'événement ne s'inscrit pas non plus dans
un horizon de possibles préalables - qui seraient ceux que nous pouvons justement
anticiper - mais qu’en survenant, il transforme le possible a sa racine. Il ne peut
donc étre compris et reconnu comme tel qu'apres coup.

Si on essaie de décrire la temporalité de I'événement, on ne peut donc pas dire que
d'abord I'événement est attendu comme a venir, puis qu’il survient au présent, et
enfin qu'il devient passé et est retenu en mémoire. L'expérience que nous en
faisons est, au fond, radicalement inversée : c'est seulement une fois I'événement
survenu, une fois le bouleversement de nos possibles accompli, que l'on peut,
apres-coup, ressaisir cela comme ayant été un événement. L'événement se produit
toujours au futur antérieur: il est ce qui aura été un événement. L'événement
s'éclaire lui-méme a la lumiere du futur qu'il ouvre et n'apparait comme tel que de
maniere rétrospective. Il n'est pas simplement temporel, c'est-a-dire inscrit dans
une temporalité préalable, celle du sujet qui se déploie a partir de ses attentes et de
sa mémoire, il est temporalisant. Il disjoint les différents temps, selon la fameuse
formule de Shakespeare : « The time is out of joint ». L'événement se produit comme
ayant été ce qu'il a été et n'apparait comme tel qu'a la lumiere de son futur, c'est-a-
dire du passé qu'il aura été. Telle est sa dynamique temporelle.

Mais alors, cela pose un certain probleme pour témoigner au présent d'un
événement puisqu’on pourrait dire quil y a toujours comme une inactualité
transcendantale de celui-ci. Est-ce qu'on peut donc en dire quelque chose ou est-on
sommé simplement de vivre I'événement ?

Il faut préciser que ce dont je parle c'est surtout des événements individuels, mais
on pourrait aussi étendre cela a des événements collectifs. Dans les deux cas, on
n'est jamais completement contemporain d'un événement : lorsqu'il se produit, on
peut rarement coincider avec le moment de sa survenue, et surtout, on peut
difficilement le caractériser comme un événement au moment méme ou il survient. Il
y a donc une illusion que des historiens ont, par ailleurs, décrite, qui est celle de la
contemporanéité avec I'événement. Il n'y a pas d'histoire du présent parce que,
précisément, si on n'a pas le recul nécessaire pour comprendre le devenir d'un
événement, ses effets a plus ou moins long terme et la maniere dont il reconfigure
sa propre situation d’apparition, on ne peut pas affirmer, dans la contemporanéite,

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

que ¢a a été un événement. L'attentat du 11 septembre 2001, par exemple, a été
considéré sur le moment-méme comme un événement décisif mais les historiens
peuvent encore se demander aujourd’hui si, aussi spectaculaire que cet événement
ait été, il s'est agi d'un événement aussi décisif pour le XXle siecle, et que les
événements décisifs, ce n'‘est pas par exemple l'essor des régimes illibéraux et
antidémocratiques a laquelle nous assistons depuis une quinzaine d'années plutdt
que le terrorisme islamiste. Nietzsche dit que les grands événements et les grandes
pensées arrivent « portés sur des pattes de colombe » et qu’on ne s'en apercoit que
bien plus tard. Les événements apparaissent donc dans une certaine invisibilité
pour leurs contemporains, un «silence » qui appartient a leur caractére méme
d'événements. La réflexion sur ces questions nous amene a remettre en cause l'idée
fausse selon laquelle on serait toujours contemporain du présent et de ce qui fait
sens dans le présent.

On le rate donc toujours un peu...

Oui! D'une certaine maniére, on le rate nécessairement et c'est pourquoi il se
déploie a partir de la maniere dont il agit dans notre mémoire. La mémoire de
I'événement n'est pas une conservation a l'identique ; elle est plastique comme l'ont
admirablement montré les romanciers, par exemple Faulkner. L'événement est sans
cesse en voie de transformation et de réinterprétation a travers la mémoire que l'on
en a. Cest dailleurs cela qui fait la différence entre un traumatisme et un
événement : un traumatisme a tendance a donner lieu a une mémoire répétitive qui
perpétue le moment de la sidération, et donne forme a un retour perpétuel du
méme ; alors que I'événement est ce dont I'expérience nous transforme nous-méme
pour nous permettre de nous ouvrir au futur qu'il porte en germe. Tout ce
processus expérientiel et mémoriel fait partie de I'événement lui-méme; c'est un
trait essentiel de ce qu'est I'événement d'un point de vue phénomeénologique.

L'articulation, dans votre ouvrage, entre I'a postériorité de I'événement et l'archi-
événement qu'est la naissance, comme a priori, est trés intéressante. Comment cet
a priori natal et ce monde déja-la - dans lequel nous n'avons pas demandé d'arriver
d'ailleurs - rendent possible cette notion d'événement? Et comment cette a
postériorité transforme ce que vous appelez I'« aventure humaine » ?

Probablement que la relative absence de thématisation de I'événement pendant la
plus grande partie de la philosophie occidentale a aussi signifié un relatif désintérét
pour la naissance, qui a été signalé par Hannah Arendt par exemple. Le pari de
L'événement et le monde est de dire que I'étre humain se définit, entre autres choses,
par le fait qu'il est ouvert en son essence, exposé a des événements. Une question
se pose alors: si l'existence humaine se caractérise par son ouverture a
'événement, comment cette ouverture elle-méme advient-elle? Est-il légitime
d'élaborer une ontologie de I'étre humain, comme le fait Heidegger, qui serait

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

indépendante de la survenue d'un événement particulier : la naissance ? Ne faut-il
pas au contraire inscrire I'événement dans une structure ontologique de I|'étre
humain ? Si on veut suivre cette piste, il faut conférer a la naissance un réle central.
L'étre humain vient au monde par un événement fondateur qui est a la fois pour lui
toujours déja perdu, un archi-événement, pourrait-on dire, puisque c'est par cet
événement-la que s'ouvre la possibilité de tous les événements ultérieurs. Cet
événement, en un sens, n'a jamais été présent pour celui qui lui est soumis, et c'est
pourquoi il transcende toute possible mémoire. Il releve plutdét d'un immémorial
premier qui fonde la possibilité de toute mémoire. Le primat conféré au
phénomeéne de la naissance sur celui de la mort est un des traits de ce que jappelle
une « herméneutique événementiale », et il la distingue du primat conféré par
Heidegger & la mort dans Ftre et temps.

Cette notion de mémoire, vous en faites ce que vous appelez un événemential. Quel
déplacement opérez-vous par rapport a la notion d'existential que I'on trouve chez
Heidegger ?

Chez Heidegger, la notion d'existential se réfere aux structures ontologiques du
Dasein, a ses manieres d'étre. Il y a plusieurs existentiaux : la compréhension, la
Stimmung, |la Befindlichkeit, etc. Ce que je souligne c'est que ces existentiaux ne sont
pas, chez Heidegger, reliés a la question de I'événement puisque d'une certaine
maniére, la question de I'événement & 'époque d'Etre et temps est un peu mise de
coté. En effet, si on regarde de pres le texte de Heidegger, on s'apercoit que les
mots Ereignis, Geschehnis, Vorkommnis sont toujours renvoyés dans cet ouvrage du
coté de lI'ontologie catégoriale, c'est-a-dire de I'ontologie qui concerne les choses qui
n‘ont pas le mode d’étre du Dasein. Cela implique, inversement, que I'étre du Dasein,
son existence, est caractérisée ontologiquement par son indifférence a
I'événement : le Dasein n'est pas un étant tel que son étre exige qu'il puisse lui
arriver quelque chose. C'est pourquoi, si on veut accorder a I'événement toute son
importance du point de vue de l'existence humaine, il faut reformuler l'ontologie
fondamentale et tous les existentiaux du Dasein de maniere a faire droit a
I'ouverture de cet étant a des bouleversement critiques. Mon idée est, pour le dire
simplement, la suivante: les existentiaux doivent étre repensés en tant que
réponses a des événements ou manieres de s'approprier ceux-ci - ce que jappelle
des « événementiaux ». Il ne s'agit certes pas de dire que tout vient de I'événement -
il y a des caractéristiques anthropologiques qui sont les nétres au départ - mais
plutét de montrer le réle joué par I'événement dans 'acces par 'lhomme a sa propre
humanité.

Est-ce que vous les remplacez I'un par l'autre ou alors, les événementiaux viennent-
ils en premier, comme moments douverture, et rendent-ils possibles des
existentiaux ? Comment articulez-vous les deux ?

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

La thématisation des existentiaux par Heidegger a tendance a occulter ce que
jappelle les événementiaux, de méme que l'ontologie fondamentale se caractérise
par sa relégation de I'événement du c6té de I'ontologie catégoriale (celle des simples
choses). En repensant les existentiaux comme des modalités de réponse a ces
événements, je cherche a dégager un socle non thématisé sur lequel repose en fait
I'ontologie fondamentale du Dasein.

On peut lire dans votre ouvrage cette expression plutét comique de «terrible
ignorance » de la naissance que vous reprenez de Pascal. Pourquoi a-t-on besoin de
cette terrible ignorance ?

A vrai dire, ce qu'affirme Pascal n'a pas grand-chose de comique. Il parle d'une
« ignorance terrible » de ce qui m'a jeté dans ce monde : « je ne sais qui m'a mis au
monde, ni ce que cest que le monde, ni que moi-méme ». Toute existence
commence ainsi dans lignorance compléte d'un événement pourtant fondateur. Et
toute notre vie consiste, d'une certaine maniere, a chercher a faire quelque chose
des possibilités que cet événement nous a octroyées. La naissance est cet
événement qui inscrit, dans notre existence méme, une hétéronomie radicale. Les
possibles qui nous échoient a la naissance, nous ne les avons évidemment pas
choisis; ils simposent a nous sans que nous ne puissions completement les
maitriser ni en faire le tour, ni méme completement nous les approprier. La
naissance inscrit dans I'existence humaine un type d’hétéronomie plus radical que
celui qu'envisage Heidegger sous le nom de Geworfenheit, d' « étre-jeté », et donc
aussi un type de finitude plus radical que celui qu'il décrit, car pour lui I'étre-jeté
n'‘est que le symétrique du projet. Or, je ne suis pas sOr que |'étre-jeté suffise a
penser la naissance, parce que ce qui caractérise mon étre-jeté est que je peux
malgré tout le prendre en charge, I'assumer en un projet. La naissance nous place
au contraire en face d'une dimension proprement inassumable de notre existence.
Nous ne sommes jamais a l'origine de nos possibles et notre « pouvoir-étre » vient
ici toujours «trop tard » pour prendre en charge ce fond immaitrisable de notre
existence, ce fond se dérobe a tous nos pouvoirs. Par exemple, le fait d'étre plongé
dans une langue et une culture me dépasse completement. Tous les projets que je
pourrai échafauder le présupposent. Tout effort que je pourrai faire pour
m’approprier ma langue et ma culture demeurera toujours, de ce point de vue-la,
limité et insuffisant. Je voulais, dans ce livre, radicaliser, a la lumiére de I'événement,
la question heideggérienne de la finitude.

Est-ce que cette notion de « naissance » - et par suite, d'« advenant » - ne reconduit
pas, comme on la trouve chez Heidegger, une forme d’'angoisse fondamentale, de
vertige de l'existence ?

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

Absolument. Chez Heidegger, la Grundstimmung ou la Grundbefindlichkeit, c'est-a-
dire la tonalité affective fondamentale, c'est I'angoisse ; angoisse qui est liée au
souci et a la liberté face a la mort, et donc a la finitude de mes possibles. Or, mes
possibles ne sont pas seulement finis, ils m'échoient en vertu d'un événement
immémorial et a jamais immaitrisable. Face a cette situation, d'autres tonalités
affectives peuvent se faire jour ; je parle par exemple, dans mon livre, du désespoir,
qgue je concois de maniere un peu « beckettienne », en référence notamment a En
attendant Godot ou Beckett essaie de décrire quelque chose qui est avant toute
prise d'initiative ou tout projet de l'existant. L'angoisse, en définitive, nous renvoie
toujours a notre liberté (a nos projets, a nos prises de position) alors que le
désespoir, qui n'est pas toujours dramatique mais qui peut étre aussi serein, nous
manifeste I'absolue impossibilité qui git a la base de toutes nos possibilités, le fond
d'impuissance radicale qui précede tous nos pouvoirs - impuissance a entreprendre
quoi que ce soit, impuissance a commencer (« La fin est dans le commencement, et
pourtant on continue », écrit Beckett). J'essaie d'opposer ces deux dispositions
affectives, non pas pour dire que l'angoisse n'est pas importante, mais plutot pour
souligner qu'il y a des affects qui nous rendent sensibles, phénoménologiquement,
a un type d’hétéronomie qui n'intéresse pas Heidegger.

Mais alors, cette notion d'hétéronomie pose la question de la responsabilité
puisqu’'on perd quelque chose de I’ »autonomie » du Dasein et qu'il y a bien quelque
chose comme une passivité qui s'installe avec I'événement, que I'on subit toujours
en premier lieu. Comment donc articuler responsabilité et événementialité ?

Ce que j'essaie de dire c'est que I'événement ne releve ni de la passivité, ni de
I'activité. Un événement n'est jamais subi de maniére simplement passive, ;
d‘ailleurs, si I'on est dans l'absolue passivité, il me semble que 'on est plutdt du coté
du traumatisme. Le traumatisme, avec sa sidération, avec la paralysie qu'il suscite et
le fait qu'il instaure un schéma de répétition, fige en quelque sorte 'existence, et on
a la quelque chose qui se rapprochecher d'une forme de passivité absolue.

Mais dans I'événement ce n'est pas aussi clair. Prenons un exemple concret: une
maladie. Dans I'expérience que je fais d'une maladie, il y a différentes phases, il y a
des moments de profond abattement, des moments de sentiment d’impuissance
complete ou de réminiscence de la vie d'avant, d’'anticipation d'une mort éventuelle
- mais expérimenter un événement de ce type c'est, en fait, en ressortir transformé.
Ce que jessaie de dire C'est que I'événement est indissociable de son appropriation
dans et par I'expérience que j'en fais, et que je dois pour me I'approprier m'ouvrir a
de nouvelles possibilités d’existence. J'élabore, pour penser cela, le concept non pas
de responsabilité mais de responsivité : 'advenant accede a lui-méme a travers une
réponse (différée) des événements. Cette réponse - et la transformation qui en
résulte - fait partie de I'événement lui-méme. Il ne s'agit donc ni de dire que le sujet

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

est passif face a ce qui lui arrive, ni de dire qu'il est actif, ou qu'il maitrise les
événements (ce qui serait absurde!), car méme dans le cas d'événements que je
contribue a faire advenir, comme une décision, il y a toujours quelque chose qui
m’'échappe dans la décision que je prends et par quoi, justement, elle fait événement
pour moi (d'une maniere qui me demeure imprévisible). Au fond, je sais ce que je
décide sur le moment méme, mais jlignore la portée qu'aura pour moi cette
décision, la maniere dont elle va a son tour me transformer et réorienter mon
histoire. Méme dans les événements qu’on pourrait le plus aisément ranger du cété
de l'activité, il y a un élément qui nous échappe essentiellement. Ainsi, si on veut
penser la décision non pas seulement comme acte décisionnaire (ce qu'elle par
ailleurs aussi) mais encore comme événement, il faut lui restituer toute cette
dimension d'aprés-coup qui lui donne son poids dans nos vies.

Si I'événement m’'échoit en personne, au sens que quelque chose marrive
personnellement, peut-on tout de méme penser un événement qui serait collectif ?
Peut-on transcender ou dépasser cette solitude face a I'événement ? Et a fortiori, y
a-t-il communicabilité des expériences événementiales ?

En effet c'est une question importante. Je pense qu'il y a indubitablement des
événements collectifs - les événements historiques sont de tels événements -, et
que la difficulté est de penser a la fois leur relation a une collectivité particuliere a
laquelle ils échoient, et le fait qu'a lintérieur de ce collectif, il y a toujours des
réponses qui sont différentes. Un trés bel exemple de cela c'est le roman de Russell
Banks, De beaux lendemains, qui raconte l'accident d’'un car scolaire dans une petite
ville américaine de province et qui décrit toutes les répercussions de cet accident
sur une communauté, en fonction de la réaction singuliere de chacun, tout en
montrant qu'il y a bien une forme de réponse collective a ce drame. La difficulté
consiste ainsi a articuler ces deux versants du probleme. Il y a eu des travaux la-
dessus, mais dans mon livre, méthodologiquement, je ne suis pas allé jusqu'a
I'événement collectif parce que, si je lavais fait, cela aurait engagé des
considérations épistémologiques plus complexes sur I'ensemble des médiations
nécessaires pour reconstruire un événement historique, sur la facon dont on peut
tenir un discours sur un événement collectif, etc. Je n'ai donc pas considéré cet
aspect-la des choses, mais assurément, sur un plan phénoménologique, il est
indéniable qu'il y a des événements collectifs. Il existe aussi des traumas collectifs,
d‘ailleurs, par exemple a l'intérieur d'une famille, comme le montre la clinique des
syndromes post-traumatiques.

On pourrait dire, comme Kant le fait a propos du Beau, qu'il y a un sens commun de
I'événement et un sens commun dans ce qu'on peut en dire. On partage bien
qguelque chose lorsqu’on parle d'un événement ; on se rejoint par le discours, par le
jugement aussi.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

Absolument. On peut penser a ce qui a été tres bien décrit par certains ukrainiens,
notamment sur des blogs, au moment de |'éclatement de la guerre en Ukraine, a
savoir la facon dont s'est opéré un bouleversement complet de leur horizon
d'attente, une perte de reperes radicale, mais une perte de reperes telle que cette
expérience de désorientation et d'effroi pouvait étre malgré tout partagée.

Pour finir, je voudrais poser la question de la vérité de I'événement. En effet, vous
soulignez dans votre ouvrage le lien entre compréhension et vérité en montrant
que s'il est certes nécessaire d’habiter/d’'exister I'événement pour le comprendre, le
fait méme de vivre l'événement suppose, ou plutdt entraine, un moment
d'incompréhension... Ainsi, que peut-on saisir dans I'événement et par I'événement
guant a sa vérité ? L'événement révele-t-il une vérité ?

Je dis dans ce livre qu'il y a une dimension « aléthique » de I'événement - un adjectif
qui vient d'aletheia, la vérité en grec - en ce sens qu'un événement est toujours,
malgré une forme d'incompréhension dans laquelle il nous plonge au départ, un
révélateur de la situation qui le précédait et de celui-la méme qui I'expérimente.
Lorsqu’un événement se produit, il éclaire la situation dans laquelle il survient d'un
nouveau jour et révele, a celui a qui il arrive, des aspects de lui-méme inconnus
jusque-la et des possibilités inédites. Il 'ameéne ainsi a une transformation de tout
son rapport au monde. L'événement que représente une rencontre est, de ce point
de vue, assez exemplaire : une rencontre, c'est I'effraction - souvent joyeuse - dans
notre vie de possibilités qu'on ne pouvait pas anticiper, liées a la singularité de
l'autre personne. Que lon soit attiré par quelqu'un amoureusement,
intellectuellement ou d'une autre facon, nous devenons, dans tous les cas - et c'est
ca la magie de la rencontre - quelqu’un de différent et surtout, quelgu'un que nous
ne savions pas étre par avance. Il y a bien la une révélation, a laquelle il ne faut pas
donner un sens religieux, mais bien une dimension aléthique au sens de faire la
Vérité sur une situation et sur quelqu’un.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Le temps de I'événement. Entretien de Loic Rittener-Ruff avec Claude Romano

PLAN

AUTEURS

Loic Rittener-Ruff
Voir ses autres contributions
loic.rittener-ruff@unil.ch

Claude Romano
Voir ses autres contributions
clromano@wanadoo.fr

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Rittener-Ruff+Lo%C3%AFc
mailto:loic.rittener-ruff@unil.ch
https://fabula.org/revue/index/auteurs/Romano+Claude
mailto:clromano@wanadoo.fr

	Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano
	Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano
	Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano
	Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano
	PLAN
	AUTEURS



