
Fabula / Les Colloques
Sur l'événement

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc
Rittener-Ruff avec Claude Romano 

Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano

Pour citer cet article

Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano, « Le temps de l'événement.
Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano », Fabula /
Les colloques, « Sur l'événement », URL : https://www.fabula.org/
colloques/document15813.php, article mis en ligne le 10
Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-
Ruff avec Claude Romano 

Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano

Votre ouvrage L’Événement et le monde, paru en 2021 aux Presses universitaires de
France  et  désormais  accessible  en  ligne  via  Cairn,  a  marqué  le  champ
phénoménologique en plaçant au cœur de son analyse la notion d’événement. Vous
y scrutez cette curieuse spécificité de l’homme qui le rend « capable » d’événements
en un sens fort et bien particulier, en dessinant une véritable phénoménologie de
l’événement  qui  n’hésite  pas  à  dialoguer  avec  Heidegger  pour  déplacer  et
approfondir certaines de ses analyses. J’aimerais commencer cet entretien en vous
posant  une  question  qui  nous  fait  remonter  aux  débuts  de  la  tradition
philosophique. 

Dire  qu’il  arrive  quelque  chose  à  quelqu’un,  qu’est-ce  que  cela  signifie
philosophiquement  et  ontologiquement,  et  notamment  par  différence  avec  la
notion d’accident qu’on trouve chez Aristote ?

Par rapport à la notion aristotélicienne d’accident, ce qu’on peut dire simplement
c’est que l’accident est relégué par Aristote en marge du discours ontologique et
qu’un des enjeux, je crois, lorsqu’on essaie de penser l’événement, c’est d’essayer de
lui donner un statut qui ne soit pas seulement dérivé, comme l’accident dépend de
l’ousia,  de  la  substance.  Effectivement,  la  question  de  savoir  quel  est  le  statut
ontologique de l’événement est une question qui a été beaucoup débattue ; pour
ma part, je trouve que le stoïcisme a avancé l’une des solutions les plus intéressant
du point de vue d’une pensée de l’événement, d’abord parce que, dans sa logique –
qui est l’ancêtre de la logique des propositions, il a conféré un primat aux verbes, et
donc aux actions ou aux événements, et ensuite parce qu’il a pensé ces événements
non pas comme appartenant au régime de l’étant mais comme des incorporels qui
surviennent « à la surface de l’être », comme dit Emile Bréhier. L’événement n’est
pas un étant (on) mais un pur « quelque chose (ti) », qui n’est pas, mais survient, se
produit  en supplément de l’être. Le stoïcisme a ainsi  placé l’événement par-delà
toute ontologie, en a fait quelque chose de méta-ontologique. C’est cette piste que
j’ai essayé de reprendre et d’approfondir dans cet ouvrage. 

En effet, il  me semble que c’est ce que vous soulignez lorsque vous dites que la
logique stoïcienne peut se passer de copule. 

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://shs.cairn.info/l-evenement-et-le-monde--9782130823896?lang=fr


La logique stoïcienne, assurément,  refuse le schéma « sujet-copule-prédicat » qui
est le schéma aristotélicien. Au fond, le stoïcisme pense déjà quelque chose comme
une  asymétrie  entre  le  prédicat  et  le  sujet  (la  fonction  et  le  concept)  qui  sera
redécouverte par Frege. On a donc affaire à une logique des événements qui ne
repose pas sur un primat conféré au verbe « être », à la copule, comme c’est le cas
dans la logique aristotélicienne. L’exemple type d’une proposition stoïcienne, c’est
« Dion court », et donc, effectivement, il s’agit là d’un événement bien distinct d’un
attribut qui serait prédiqué ou prédicable d’un sujet.

Et par suite, d’un point de vue phénoménologique, qu’est-ce que cela signifie pour
un sujet de vivre ou de traverser un événement ? 

Ce que j’essaie de faire dans ce livre, c’est de donner un sens précis à l’événement,
je veux dire par là que beaucoup de choses qu’on pourrait appeler « événements »
ne constituent pas des événements selon le sens que je donne à cette notion. Des
événements  très  banals  comme le  fait  qu’un livre  puisse  tomber,  qu’une chaise
puisse être renversée sont des événements au sens habituel mais j’essaie d’isoler
un événement en un sens plus fort, qui se distingue du fait intramondain. J’essaie de
penser  l’événement  comme  événement  qui  arrive  à  quelqu’un  et  qui  est,  par
conséquent, indissociable de la transformation d’une expérience, de l’appropriation
de cet événement par quelqu’un. Cela implique qu’un événement du même type
(disons  par  exemple  un  deuil)  est  vécu  de  manière  à  chaque fois  singulière,  et
même unique, par chacun. Il n’y a pas d’événement « en général, » mais l’événement
revêt un contour à chaque fois singulier pour celui auquel il arrive. De ce point de
vue-là,  il  est  toujours  adressé à  quelqu’un,  et  surtout  il  est  indissociable  de son
appropriation à travers une expérience. 

Il  n’y  donc  pas  d’événement  en  ce  sens  fort,  que  j’appelle  « événemential »,
indépendamment de celui auquel il arrive, car l’événement ne fait qu’un avec cette
transformation  du  sujet  qui  l’accueille.  D’om  certaines  caractéristiques
phénoménologiques qu’on peut lui  attribuer,  comme le fait  qu’un événement ne
peut être appréhendé comme tel  qu’après-coup :  on ne peut dire que c’était  un
événement qu’une fois la transformation de l’existence de celui qui le vit effectuée. Il
y a donc une temporalité particulière de l’événement qui est une temporalité de
l’après-coup, de l’a posteriori essentiel, puisqu’il faut qu’un événement nous ait déjà
transformé pour que nous puissions le comprendre comme tel. De ce point de vue-
là, l’événement se distingue du simple fait, au sens le plus générique de ce terme,
qui  se  produit  dans  le  monde de  la  même manière  pour  quiconque et  n’a  pas
besoin de ce délai pour être expérimenté comme tel.

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



On touche ici du doigt une autre distinction que vous opérez. En effet, vous dites
que l’événement n’est pas temporel mais temporalisant. Pouvez-vous développer sur
ce point ? 

Ce que je veux dire c’est qu’à partir du moment où on accepte que l’événement est
quelque chose qui introduit dans une expérience une rupture radicale, et qui, dans
cette mesure, se dérobe à toute prévision complète, excédant tout ce que l’on peut
en saisir d’avance, il faut en conclure que l’événement ne s’inscrit pas non plus dans
un horizon de possibles préalables – qui seraient ceux que nous pouvons justement
anticiper – mais qu’en survenant, il  transforme le possible à sa racine. Il  ne peut
donc être compris et reconnu comme tel qu’après coup. 

Si on essaie de décrire la temporalité de l’événement, on ne peut donc pas dire que
d’abord l’événement est attendu comme à venir, puis qu’il survient au présent, et
enfin  qu’il  devient  passé  et  est  retenu  en  mémoire.  L’expérience  que  nous  en
faisons est, au fond, radicalement inversée : c’est seulement une fois l’événement
survenu,  une  fois  le  bouleversement  de  nos  possibles  accompli,  que  l’on  peut,
après-coup, ressaisir cela comme ayant été un événement. L’événement se produit
toujours  au  futur  antérieur :  il  est  ce  qui  aura  été un  événement.  L’événement
s’éclaire lui-même à la lumière du futur qu’il ouvre et n’apparaît comme tel que de
manière rétrospective.  Il  n’est  pas  simplement  temporel,  c’est-à-dire  inscrit  dans
une temporalité préalable, celle du sujet qui se déploie à partir de ses attentes et de
sa mémoire, il est temporalisant. Il disjoint les différents temps, selon la fameuse
formule de Shakespeare : « The time is out of joint ». L’événement se produit comme
ayant été ce qu’il a été et n’apparait comme tel qu’à la lumière de son futur, c’est-à-
dire du passé qu’il aura été. Telle est sa dynamique temporelle.

Mais  alors,  cela  pose  un  certain  problème  pour  témoigner  au  présent d’un
événement  puisqu’on  pourrait  dire  qu’il  y  a  toujours  comme  une  inactualité
transcendantale de celui-ci. Est-ce qu’on peut donc en dire quelque chose ou est-on
sommé simplement de vivre l’événement ?

Il faut préciser que ce dont je parle c’est surtout des événements individuels, mais
on pourrait aussi étendre cela à des événements collectifs. Dans les deux cas, on
n’est jamais complètement contemporain d’un événement : lorsqu’il se produit, on
peut  rarement  coïncider  avec  le  moment  de  sa  survenue,  et  surtout,  on  peut
difficilement le caractériser comme un événement au moment même où il survient. Il
y a donc une illusion que des historiens ont, par ailleurs, décrite, qui est celle de la
contemporanéité  avec  l’événement.  Il  n’y  a  pas  d’histoire  du présent  parce que,
précisément,  si  on n’a  pas  le  recul  nécessaire  pour  comprendre le  devenir  d’un
événement, ses effets à plus ou moins long terme et la manière dont il reconfigure
sa propre situation d’apparition, on ne peut pas affirmer, dans la contemporanéité,

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



que ça a été un événement. L’attentat du 11 septembre 2001, par exemple, a été
considéré sur le moment-même comme un événement décisif mais les historiens
peuvent encore se demander aujourd’hui si, aussi spectaculaire que cet événement
ait  été,  il  s’est  agi  d’un  événement  aussi  décisif  pour  le  XXIe  siècle,  et  que  les
événements  décisifs,  ce  n’est  pas  par  exemple  l’essor  des  régimes  illibéraux  et
antidémocratiques à laquelle nous assistons depuis une quinzaine d’années plutôt
que le terrorisme islamiste. Nietzsche dit que les grands événements et les grandes
pensées arrivent « portés sur des pattes de colombe » et qu’on ne s’en aperçoit que
bien plus  tard.  Les  événements  apparaissent  donc  dans  une certaine  invisibilité
pour  leurs  contemporains,  un  « silence »  qui  appartient  à  leur  caractère  même
d’événements. La réflexion sur ces questions nous amène à remettre en cause l’idée
fausse selon laquelle on serait toujours contemporain du présent et de ce qui fait
sens dans le présent. 

On le rate donc toujours un peu... 

Oui !  D’une  certaine  manière,  on  le  rate  nécessairement  et  c’est  pourquoi  il  se
déploie à partir  de la  manière dont il  agit  dans notre mémoire.  La mémoire de
l’événement n’est pas une conservation à l’identique ; elle est plastique comme l’ont
admirablement montré les romanciers, par exemple Faulkner. L’événement est sans
cesse en voie de transformation et de réinterprétation à travers la mémoire que l’on
en  a.  C’est  d’ailleurs  cela  qui  fait  la  différence  entre  un  traumatisme  et  un
événement : un traumatisme a tendance à donner lieu à une mémoire répétitive qui
perpétue le moment de la sidération,  et  donne forme à un retour perpétuel  du
même ; alors que l’événement est ce dont l’expérience nous transforme nous-même
pour  nous  permettre  de  nous  ouvrir  au  futur  qu’il  porte  en  germe.  Tout  ce
processus expérientiel et mémoriel fait partie de l’événement lui-même ; c’est un
trait essentiel de ce qu’est l’événement d’un point de vue phénoménologique.

L’articulation,  dans votre  ouvrage,  entre  l’a postériorité  de l’événement  et  l’archi-
événement qu’est la naissance, comme a priori, est très intéressante. Comment cet
a priori natal et ce monde déjà-là – dans lequel nous n’avons pas demandé d’arriver
d’ailleurs  –  rendent  possible  cette  notion  d’événement ?  Et  comment  cette  a
postériorité transforme ce que vous appelez l’« aventure humaine » ?

Probablement que la relative absence de thématisation de l’événement pendant la
plus grande partie de la philosophie occidentale a aussi signifié un relatif désintérêt
pour la naissance, qui a été signalé par Hannah Arendt par exemple. Le pari  de
L’événement et le monde est de dire que l’être humain se définit, entre autres choses,
par le fait qu’il est ouvert en son essence, exposé à des événements. Une question
se  pose  alors :  si  l’existence  humaine  se  caractérise  par  son  ouverture  à
l’événement,  comment  cette  ouverture  elle-même  advient-elle ?  Est-il  légitime
d’élaborer  une  ontologie  de  l’être  humain,  comme  le  fait  Heidegger,  qui  serait

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



indépendante de la survenue d’un événement particulier : la naissance ? Ne faut-il
pas  au  contraire  inscrire  l’événement  dans  une  structure  ontologique  de  l’être
humain ? Si on veut suivre cette piste, il faut conférer à la naissance un rôle central.
L’être humain vient au monde par un événement fondateur qui est à la fois pour lui
toujours déjà perdu,  un archi-événement,  pourrait-on dire,  puisque c’est  par cet
événement-là  que  s’ouvre  la  possibilité  de  tous  les  événements  ultérieurs.  Cet
événement, en un sens, n’a jamais été présent pour celui qui lui est soumis, et c’est
pourquoi il  transcende toute possible mémoire.  Il  relève plutôt d’un immémorial
premier  qui  fonde  la  possibilité  de  toute  mémoire.  Le  primat  conféré  au
phénomène de la naissance sur celui de la mort est un des traits de ce que j’appelle
une  « herméneutique  événementiale »,  et  il  la  distingue  du  primat  conféré  par
Heidegger à la mort dans Être et temps.

Cette notion de mémoire, vous en faites ce que vous appelez un événemential. Quel
déplacement opérez-vous par rapport à la notion d’existential  que l’on trouve chez
Heidegger ?

Chez  Heidegger,  la  notion d’existential  se  réfère  aux structures  ontologiques  du
Dasein, à ses manières d’être.  Il  y  a plusieurs existentiaux :  la compréhension, la
Stimmung, la Befindlichkeit, etc. Ce que je souligne c’est que ces existentiaux ne sont
pas,  chez Heidegger,  reliés  à  la  question de l’événement puisque d’une certaine
manière, la question de l’événement à l’époque d’Être et temps est un peu mise de
côté. En effet, si on regarde de près le texte de Heidegger, on s’aperçoit que les
mots Ereignis, Geschehnis,  Vorkommnis sont toujours renvoyés dans cet ouvrage du
côté de l’ontologie catégoriale, c’est-à-dire de l’ontologie qui concerne les choses qui
n’ont pas le mode d’être du Dasein. Cela implique, inversement, que l’être du Dasein,
son  existence,  est  caractérisée  ontologiquement  par  son  indifférence  à
l’événement :  le  Dasein  n’est  pas  un étant  tel  que son être  exige qu’il  puisse lui
arriver quelque chose. C’est pourquoi, si on veut accorder à l’événement toute son
importance du point de vue de l’existence humaine, il  faut reformuler l’ontologie
fondamentale  et  tous  les  existentiaux  du  Dasein  de  manière  à  faire  droit  à
l’ouverture de cet étant à des bouleversement critiques. Mon idée est, pour le dire
simplement,  la  suivante :  les  existentiaux  doivent  être  repensés  en  tant  que
réponses à des événements ou manières de s’approprier ceux-ci – ce que j’appelle
des « événementiaux ». Il ne s’agit certes pas de dire que tout vient de l’événement –
il  y a des caractéristiques anthropologiques qui sont les nôtres au départ – mais
plutôt de montrer le rôle joué par l’événement dans l’accès par l’homme à sa propre
humanité.

Est-ce que vous les remplacez l’un par l’autre ou alors, les événementiaux viennent-
ils  en  premier,  comme  moments  d’ouverture,  et  rendent-ils  possibles  des
existentiaux ? Comment articulez-vous les deux ? 

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La  thématisation  des  existentiaux  par  Heidegger  a  tendance  à  occulter  ce  que
j’appelle les événementiaux, de même que l’ontologie fondamentale se caractérise
par sa relégation de l’événement du côté de l’ontologie catégoriale (celle des simples
choses).  En  repensant  les  existentiaux  comme  des  modalités  de  réponse  à  ces
événements, je cherche à dégager un socle non thématisé sur lequel repose en fait
l’ontologie fondamentale du Dasein. 

On  peut  lire  dans  votre  ouvrage  cette  expression  plutôt  comique  de  « terrible
ignorance » de la naissance que vous reprenez de Pascal. Pourquoi a-t-on besoin de
cette terrible ignorance ? 

A  vrai  dire,  ce  qu’affirme Pascal  n’a  pas  grand-chose de comique.  Il  parle  d’une
« ignorance terrible » de ce qui m’a jeté dans ce monde : « je ne sais qui m’a mis au
monde,  ni  ce  que  c’est  que  le  monde,  ni  que  moi-même ».  Toute  existence
commence ainsi dans l’ignorance complète d’un événement pourtant fondateur. Et
toute notre vie consiste, d’une certaine manière, à chercher à faire quelque chose
des  possibilités  que  cet  événement  nous  a  octroyées.  La  naissance  est  cet
événement qui inscrit, dans notre existence même, une hétéronomie radicale. Les
possibles  qui  nous échoient  à  la  naissance,  nous ne les  avons évidemment  pas
choisis ;  ils  s’imposent  à  nous  sans  que  nous  ne  puissions  complètement  les
maîtriser  ni  en  faire  le  tour,  ni  même  complètement  nous  les  approprier.  La
naissance inscrit dans l’existence humaine un type d’hétéronomie plus radical que
celui qu’envisage Heidegger sous le nom de  Geworfenheit,  d’ « être-jeté », et donc
aussi un type de finitude plus radical que celui qu’il décrit, car pour lui l’être-jeté
n’est que le symétrique du projet.  Or,  je ne suis pas sûr que l’être-jeté suffise à
penser la naissance,  parce que ce qui  caractérise mon être-jeté est que je peux
malgré tout le prendre en charge, l’assumer en un projet. La naissance nous place
au contraire en face d’une dimension proprement inassumable de notre existence.
Nous ne sommes jamais à l’origine de nos possibles et notre « pouvoir-être » vient
ici  toujours « trop tard » pour prendre en charge ce fond immaîtrisable de notre
existence, ce fond se dérobe à tous nos pouvoirs. Par exemple, le fait d’être plongé
dans une langue et une culture me dépasse complètement. Tous les projets que je
pourrai  échafauder  le  présupposent.  Tout  effort  que  je  pourrai  faire  pour
m’approprier ma langue et ma culture demeurera toujours, de ce point de vue-là,
limité et insuffisant. Je voulais, dans ce livre, radicaliser, à la lumière de l’événement,
la question heideggérienne de la finitude.

Est-ce que cette notion de « naissance » – et par suite, d’« advenant » – ne reconduit
pas, comme on la trouve chez Heidegger, une forme d’angoisse fondamentale, de
vertige de l’existence ?

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Absolument.  Chez Heidegger,  la  Grundstimmung ou la  Grundbefindlichkeit,  c’est-à-
dire  la  tonalité  affective  fondamentale,  c’est  l’angoisse ;  angoisse  qui  est  liée  au
souci et à la liberté face à la mort, et donc à la finitude de mes possibles. Or, mes
possibles  ne  sont  pas  seulement  finis,  ils  m’échoient  en  vertu  d’un  événement
immémorial  et  à  jamais  immaîtrisable.  Face  à  cette  situation,  d’autres  tonalités
affectives peuvent se faire jour ; je parle par exemple, dans mon livre, du désespoir,
que je conçois de manière un peu « beckettienne », en référence notamment à  En
attendant  Godot  où Beckett  essaie de décrire quelque chose qui  est  avant toute
prise d’initiative ou tout projet de l’existant. L’angoisse, en définitive, nous renvoie
toujours  à  notre  liberté  (à  nos  projets,  à  nos  prises  de  position)  alors  que  le
désespoir, qui n’est pas toujours dramatique mais qui peut être aussi serein, nous
manifeste l’absolue impossibilité qui gît à la base de toutes nos possibilités, le fond
d’impuissance radicale qui précède tous nos pouvoirs – impuissance à entreprendre
quoi que ce soit, impuissance à commencer (« La fin est dans le commencement, et
pourtant  on  continue »,  écrit  Beckett).  J’essaie  d’opposer  ces  deux  dispositions
affectives, non pas pour dire que l’angoisse n’est pas importante, mais plutôt pour
souligner qu’il y a des affects qui nous rendent sensibles, phénoménologiquement,
à un type d’hétéronomie qui n’intéresse pas Heidegger. 

Mais  alors,  cette  notion  d’hétéronomie  pose  la  question  de  la  responsabilité
puisqu’on perd quelque chose de l’ »autonomie » du Dasein et qu’il y a bien quelque
chose comme une passivité qui s’installe avec l’événement, que l’on subit toujours
en premier lieu. Comment donc articuler responsabilité et événementialité ? 

Ce que j’essaie  de dire  c’est  que l’événement  ne relève ni  de la  passivité,  ni  de
l’activité.  Un  événement  n’est  jamais  subi  de  manière  simplement  passive, ;
d’ailleurs, si l’on est dans l’absolue passivité, il me semble que l’on est plutôt du côté
du traumatisme. Le traumatisme, avec sa sidération, avec la paralysie qu’il suscite et
le fait qu’il instaure un schéma de répétition, fige en quelque sorte l’existence, et on
a là quelque chose qui se rapprochecher d’une forme de passivité absolue. 

Mais dans l’événement ce n’est pas aussi clair. Prenons un exemple concret : une
maladie. Dans l’expérience que je fais d’une maladie, il y a différentes phases, il y a
des moments de profond abattement, des moments de sentiment d’impuissance
complète ou de réminiscence de la vie d’avant, d’anticipation d’une mort éventuelle
– mais expérimenter un événement de ce type c’est, en fait, en ressortir transformé.
Ce que j’essaie de dire c’est que l’événement est indissociable de son appropriation
dans et par l’expérience que j’en fais, et que je dois pour me l’approprier m’ouvrir à
de nouvelles possibilités d’existence. J’élabore, pour penser cela, le concept non pas
de responsabilité mais de responsivité : l’advenant accède à lui-même à travers une
réponse (différée)  des événements. Cette  réponse –  et  la  transformation qui  en
résulte – fait partie de l’événement lui-même. Il ne s’agit donc ni de dire que le sujet

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



est  passif  face  à  ce  qui  lui  arrive,  ni  de  dire  qu’il  est  actif,  ou  qu’il  maitrise  les
événements (ce qui serait absurde !),  car même dans le cas d’événements que je
contribue à faire advenir, comme une décision, il y a toujours quelque chose qui
m’échappe dans la décision que je prends et par quoi, justement, elle fait événement
pour moi (d’une manière qui me demeure imprévisible). Au fond, je sais ce que je
décide  sur  le  moment  même,  mais  j’ignore  la  portée qu’aura  pour  moi  cette
décision,  la  manière  dont  elle  va  à  son tour  me transformer  et  réorienter  mon
histoire. Même dans les événements qu’on pourrait le plus aisément ranger du côté
de l’activité, il y a un élément qui nous échappe essentiellement. Ainsi, si on veut
penser  la  décision non pas seulement  comme acte  décisionnaire  (ce  qu’elle  par
ailleurs  aussi)  mais  encore  comme  événement,  il  faut  lui  restituer  toute  cette
dimension d’après-coup qui lui donne son poids dans nos vies.

Si  l’événement  m’échoit  en  personne,  au  sens  que  quelque  chose  m’arrive
personnellement, peut-on tout de même penser un événement qui serait collectif ?
Peut-on transcender ou dépasser cette solitude face à l’événement ? Et à fortiori, y
a-t-il communicabilité des expériences événementiales ? 

En  effet  c’est  une  question  importante.  Je  pense  qu’il  y  a  indubitablement  des
événements collectifs – les événements historiques sont de tels événements –, et
que la difficulté est de penser à la fois leur relation à une collectivité particulière à
laquelle  ils  échoient,  et  le  fait  qu’à  l’intérieur  de  ce  collectif,  il  y  a  toujours  des
réponses qui sont différentes. Un très bel exemple de cela c’est le roman de Russell
Banks, De beaux lendemains, qui raconte l’accident d’un car scolaire dans une petite
ville américaine de province et qui décrit toutes les répercussions de cet accident
sur  une  communauté,  en  fonction  de  la  réaction  singulière  de  chacun,  tout  en
montrant qu’il y a bien une forme de réponse collective à ce drame. La difficulté
consiste ainsi à articuler ces deux versants du problème. Il y a eu des travaux là-
dessus,  mais  dans  mon  livre,  méthodologiquement,  je  ne  suis  pas  allé  jusqu’à
l’événement  collectif  parce  que,  si  je  l’avais  fait,  cela  aurait  engagé  des
considérations  épistémologiques  plus  complexes  sur  l’ensemble  des  médiations
nécessaires pour reconstruire un événement historique, sur la façon dont on peut
tenir  un discours sur un événement collectif,  etc.  Je  n’ai  donc pas considéré cet
aspect-là  des  choses,  mais  assurément,  sur  un  plan  phénoménologique,  il  est
indéniable qu’il y a des événements collectifs. Il existe aussi des traumas collectifs,
d’ailleurs, par exemple à l’intérieur d’une famille, comme le montre la clinique des
syndromes post-traumatiques. 

On pourrait dire, comme Kant le fait à propos du Beau, qu’il y a un sens commun de
l’événement  et  un  sens  commun  dans  ce  qu’on  peut  en  dire.  On  partage  bien
quelque chose lorsqu’on parle d’un événement ; on se rejoint par le discours, par le
jugement aussi.

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Absolument. On peut penser à ce qui a été très bien décrit par certains ukrainiens,
notamment sur des blogs, au moment de l’éclatement de la guerre en Ukraine, à
savoir  la  façon  dont  s’est  opéré  un  bouleversement  complet  de  leur  horizon
d’attente, une perte de repères radicale, mais une perte de repères telle que cette
expérience de désorientation et d’effroi pouvait être malgré tout partagée. 

Pour finir, je voudrais poser la question de la vérité de l’événement. En effet, vous
soulignez dans votre ouvrage le lien entre compréhension et vérité en montrant
que s’il est certes nécessaire d’habiter/d’exister l’événement pour le comprendre, le
fait  même  de  vivre  l’événement  suppose,  ou  plutôt  entraine,  un  moment
d’incompréhension... Ainsi, que peut-on saisir dans l’événement et par l’événement
quant à sa vérité ? L’événement révèle-t-il une vérité ? 

Je dis dans ce livre qu’il y a une dimension « aléthique » de l’événement – un adjectif
qui vient d’alètheia,  la vérité en grec – en ce sens qu’un événement est toujours,
malgré une forme d’incompréhension dans laquelle il  nous plonge au départ, un
révélateur de la situation qui le précédait et de celui-là même qui l’expérimente.
Lorsqu’un événement se produit, il éclaire la situation dans laquelle il survient d’un
nouveau jour et révèle, à celui à qui il  arrive, des aspects de lui-même inconnus
jusque-là et des possibilités inédites. Il l’amène ainsi à une transformation de tout
son rapport au monde. L’événement que représente une rencontre est, de ce point
de vue, assez exemplaire : une rencontre, c’est l’effraction – souvent joyeuse – dans
notre vie  de possibilités  qu’on ne pouvait  pas anticiper,  liées  à  la  singularité  de
l’autre  personne.  Que  l’on  soit  attiré  par  quelqu’un  amoureusement,
intellectuellement ou d’une autre façon, nous devenons, dans tous les cas – et c’est
ça la magie de la rencontre – quelqu’un de différent et surtout, quelqu’un que nous
ne savions pas être par avance. Il y a bien là une révélation, à laquelle il ne faut pas
donner un sens religieux, mais bien une dimension aléthique au sens de  faire la
vérité sur une situation et sur quelqu’un.

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEURS

Loïc Rittener-Ruff
Voir ses autres contributions
loic.rittener-ruff@unil.ch

Claude Romano
Voir ses autres contributions
clromano@wanadoo.fr

Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Rittener-Ruff+Lo%C3%AFc
mailto:loic.rittener-ruff@unil.ch
https://fabula.org/revue/index/auteurs/Romano+Claude
mailto:clromano@wanadoo.fr

	Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano
	Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano
	Le temps de l'événement. Entretien de Loïc Rittener-Ruff avec Claude Romano
	Loïc Rittener-Ruff et Claude Romano
	PLAN
	AUTEURS



