
Fabula / Les Colloques
Sur l'événement

Événement et négativité dans la philosophie
médiane de Schelling (1809-1815)

Event and negativity in Schelling’s middle period
philosophy (1809-1815)

Orion Chatziargyros

Pour citer cet article

Orion Chatziargyros, « Événement et négativité dans la
philosophie médiane de Schelling (1809-1815) », Fabula / Les
colloques, « Sur l'événement », URL : https://www.fabula.org/
colloques/document15776.php, article mis en ligne le 10
Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



Événement et négativité dans la philosophie médiane
de Schelling (1809-1815)

Event and negativity in Schelling’s middle period philosophy
(1809-1815)

Orion Chatziargyros

Dans les Âges du monde, œuvre inachevée sur laquelle Schelling travaille de 1810 à
1815, le concept de non-étant est qualifié de « véritable Protée1 », dans la mesure
où il  semble glisser entre les mains de celui qui tente de le saisir,  changeant de
forme  aussitôt  qu’il  est  soumis  à  une  tentative  de  définition.  Bien  que  l’auteur
choisisse cette métaphore pour parler de la difficulté qu’ont eue ses prédécesseurs
à appréhender ce concept glissant et fuyant, il trahit par là même la perplexité qui a
été la sienne depuis ses débuts philosophiques, et notamment durant la période
allant de 1801 à 1807. L’embarras que suscite l’idée du non-être, et avec elle toute
réflexion portant sur la négativité, se fait sentir de manière constante à travers les
expositions diverses que Schelling donne de sa philosophie pendant ces années. Si
tel est le cas, c’est en raison de la nature paradoxale, voire oxymorique, du non-être,
concept fondamentalement ambigu, c’est-à-dire duel, au sens où il exprime à la fois
une chose et son contraire, tel un serpent qui se mord la queue : il  est le contraire
de l’être, mais précisément pour cette raison il ne peut pas être.

Il serait possible d’en dire autant du concept d’événement qui repose également sur
une dualité fondamentale. D’une part, il porte en lui la trace de son origine, puisqu’il
est, comme son nom l’indique, une venue hors de, une émergence à partir et hors
d’une dimension passée. D’autre part, et de manière inverse, il n’est pas une simple
dérivation de l’origine : l’événement ne coule pas de source, au contraire, il est une
perturbation de la procession qui s’origine dans la dimension passée. L’événement
est précisément le moment où la continuité entre le passé et l’avenir, entre l’origine
et ce qui en dérive, se brise, instant de la dislocation de la continuité temporelle qui
institue un partage nouveau et irrécupérable entre un avant et un après. « Rien ne
sera plus jamais comme avant » : telle semblerait être l’expression la plus juste de
l’unité  de l’événement,  qui  rassemble  en elle  en même temps qu’elle  déploie  la
structure extatique de la temporalité. Expression teintée de sentiment, traduisant

1  Schröter, p. 141 et 231 ; trad. p. 166 et 270 ; SW VIII, p. 221 ; trad. p. 55.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



une double tonalité rattachée à l’événement : nostalgie d’un passé à jamais révolu,
espoir d’un avenir attendu. L’événement est ce point où le temps se fissure, et ce
d’une manière singulière, puisqu’il ne s’agit pas simplement de segmenter la ligne
du temps, mais plus radicalement de mettre fin à une époque et d’en ouvrir une
autre.  D’où  le  caractère  essentiellement  historique,  et  non  pas  uniquement
chronologique, de l’événement : l’événement véritable est plus qu’une articulation
du passé, du présent et du futur, il est manifestation du sens qui est contenu dans
une telle  articulation.  Et  cela  ne se produit  que dans la  mesure où l’événement
actualise la scission définitive entre l’avant et l’après, entre un monde ancien et un
monde nouveau, dans un geste consistant à refermer le passé sur lui-même, c’est-à-
dire à le congédier, geste grâce auquel et sur lequel peut se fonder la possibilité
d’accueillir ce qui se présentera comme tout autre par rapport à ce qui s’est retiré. 

On le voit, l’événement est structurellement lié à la négation. Car ce n’est qu’en tant
qu’il est nié que le passé passe vraiment, laissant ainsi la place à ce qui est à venir.
L’événement ne sort pas de nulle part, il advient certes, mais il le fait en rompant
radicalement avec sa provenance,  en niant donc son propre principe.  En cela,  il
s’avère  être  le  lieu  d’une  unité  spéculative  forte :  liaison  et  déliaison,  union  et
scission, début et fin coïncident et s’articulent en lui de manière inextricable. Selon
le point de vue qu’on prendra sur lui, il donnera à voir tantôt l’une tantôt l’autre de
ses deux faces, semblant par là même se présenter à chaque fois sous une forme
différente, à l’instar de Protée. Tout comme le concept de non-être, l’événement est
doté d’une certaine polymorphie. Par extension, seule une pensée capable de faire
droit à la coappartenance problématique de l’unité et de la séparation, de l’identité
et de la différence, sera en mesure de penser l’événement dans ce qu’il a de plus
propre, tout comme seule une telle pensée pourrait prétendre jeter une lumière
quelconque sur ce qui constitue l’essence du non-étant. Et ce n’est sans doute pas
un hasard si,  dans la  trajectoire  de Schelling,  le  moment de la  réflexion la  plus
intense sur la négativité est le même que celui où l’événementialité est placée au
cœur de sa conception de l’absolu. C’est cette coïncidence que nous voulons essayer
de  penser.  Il  s’agira  donc  de  comprendre  comment  Schelling  passe  d’une
conception  de  l’absolu  comme éternité  immuable,  par-delà  toute  temporalité  et
tout  devenir,  à  une  conception  de  la  naissance  de  l’absolu,  c’est-à-dire  de
l’événement de l’absolu,  au sens subjectif du génitif. Plus précisément, il  s’agira de
nous attarder sur un aspect décisif de cette mutation : le passage d’une négativité
située aux marges du système, à une négativité inscrite au sein même de celui-ci, ou
plutôt en son fondement. Si à l’origine le négatif n’est pas constitutif de l’absolu, d’où
sa  marginalisation,  il  devient  par  la  suite  véritable  condition  de  possibilité  du
déploiement  de  celui-ci.  Cela  permettra  de  penser  l’événement  au  sein  d’une
philosophie  de  l’absolu,  celle  que  Schelling  développera  pendant  sa  période
médiane (1809-1821), et notamment dans l’édifice inachevé des Âges du monde. 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La  philosophie  de  l’identité  et  la
marginalisation du négatif

Si la période médiane constitue une étape nouvelle dans le parcours philosophique
de Schelling, c’est dans la mesure où elle apparaît comme l’abandon du système de
« l’identité », exposé dans les écrits de la période 1801-1807. Ce système est conçu
comme l’auto-déploiement  du principe d’identité  entre  subjectivité  et  objectivité,
c’est-à-dire l’identité des opposés.  Cette identité,  qui  est l’absolu,  est  éternelle et
immuable, comparable en cela à la substance spinoziste, et le travail du philosophe
consiste  à  retrouver  cette  identité  absolue  au  sein  de  la  multiplicité  et  de  la
dispersion  qui  caractérisent  le  monde  empirique2. Il  s’agit  d’une  pensée  de  la
plénitude ontologique, qui récuse par là même toute conception de la différence
comme propriété  essentielle des  choses.  La  différence,  en  tant  que  négation  de
l’identité, n’est que la  forme que prend un objet en raison du point de vue selon
lequel il est considéré par le sujet. Schelling dit qu’elle n’est jamais qualitative mais
uniquement quantitative 3. La conséquence de cela est que le système de l’identité
n’accorde aucune réalité à la négation. Celle-ci ne peut qu’être idéale. Dit autrement,
la négation ne relève pas de l’ontologique mais seulement de l’épistémologique. Elle
permet d’exprimer les différentes manières selon lesquelles le réel se laisse saisir
par le sujet pensant, mais non la nature de ce réel lui-même. En 1805, Schelling
écrit :  « Le tout est par suite réalité pure, position infinie de positions qui, à leur
tour, sont elles-mêmes infinies, sans aucune négation 4. » 

Corrélativement, il ne peut pas y avoir de séparation réelle dans l’absolu, puisqu’il
n’y a pas de réalité du négatif. Par conséquent, il ne peut pas y avoir de séparation
effective entre une partie de l’absolu et une autre. Il ne peut donc pas y avoir de
temps dans l’absolu, puisqu’en lui il n’y a pas de différence réelle entre un avant et
un après. 

2  HKA I, 10, p. 117 ; trad. p. 45 : « C’est la nature de la philosophie que de supprimer complètement toute succession et toute
extériorité, toute différence du temps et en général celle que la simple imagination mêle au penser, et en un mot de ne voir dans
les choses que ce par quoi elles expriment la raison absolue, – et non de les voir pour autant qu’elles sont des objets pour la
réflexion se déroulant simplement selon les lois du mécanisme et dans le temps. »
3  HKA I, 10, p. 125 ; trad. p. 57.  
4  HKA I, 15, p. 112 ; trad. p. 41.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les  Recherches philosophiques sur  l’essence
de la liberté humaine et les  Conférences de
Stuttgart : la réalité du négatif

À  partir  de  1806,  la  vitalité devient  une  caractéristique  essentielle  de  l’absolu.
Schelling  écrit :  « L’unité  divine  est  de  toute  éternité  une  unité  vivante5 ».  Cette
vitalité  de  l’absolu  ne  cessera  d’être  affirmée  et  intensifiée  durant  la  période
médiane6.  L’insistance  sur  la  vitalité  revient  à  nier  toute  image  excessivement
statique  de  l’absolu ;  il  s’agit  donc  de  prendre  en  charge  le  devenir  comme
dimension constitutive de l’absoluité.  Ainsi,  une certaine différenciation interne à
l’absolu est exigée. Bien que ce mouvement d’incorporation de la différence soit
entamé dès la période de l’identité, la négativité n’y a pas encore de place claire. 

C’est à partir de 1809, dans les  Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté
humaine, que viendra au jour cette dimension proprement négative de l’absolu, qui
est  la  clé  pour  la  compréhension de la  vitalité  qui  le  caractérise.  Dans  ce  texte
charnière, Schelling présente pour la première fois la vie divine, c’est-à-dire la vie de
l’absolu,  comme  reposant  sur  un  jeu  entre  deux  instances,  le  fond (Grund) et
l’existence (Existenz).  L’existence  de  l’absolu  n’est  pas  la  même  chose  que  son
fondement ;  or,  comme  il  ne  peut  rien  y  avoir  hors  de l’absolu,  fondement  et
existence,  dans  leur  différence  radicale,  ne  pourront  être  pensés  qu’au  sein  de
l’absolu.  Le fond est  ce qui  fonde l’existence de l’absolu,  mais  en se distinguant
d’elle,  c’est-à-dire  en  se  retirant  pour  lui  laisser  la  place,  en  s’éclipsant  lorsque
l’existence vient au jour. La condition de possibilité de l’existence absolue est donc
le retrait,  la négation de ce à partir de quoi cette existence émerge. C’est ce qui
amène Schelling à  utiliser,  pour caractériser  cette  condition négative,  la  formule
frappante « ce qui, en Dieu lui-même, n’est pas Lui-même [das was in Gott selbst nicht
Er Selbst ist]7 » (expression du « seul dualisme qui soit légitime » d’après l’auteur).
Avec cette formule, on atteint l’expression la plus précise de l’inscription du négatif
au  cœur  de  l’absolu.  Reste  encore  à  comprendre  ce  que  cela  signifie,  en  quoi
consiste précisément ce négatif. Qu’est-ce que cette négation ou ce non-être, cette
ἀπόφασις  de  Dieu  en  Dieu,  que Schelling  nomme  Grund en  1809 ?  Est-il  même
possible de penser une telle discrépance divine ? Et si elle  doit appartenir à Dieu,
c’est-à-dire lui être inhérente, car « rien ne peut être en dehors de Dieu8 », comment

5 HKA I, 16,1, p. 104 ; trad. p. 183.
6  Voir HKA I, 17, p. 164 ; trad. p. 181, et SW VIII, p. 199 ; trad. p. 23.
7  HKA I, 17, p. 130 ; trad. p. 145.
8 Ibid.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



n’est-ce pas là une condamnation de l’absoluité à l’auto-contradiction et donc à la
suppression  de  soi ?  Ce  sont  là  des  questions  inévitablement  soulevées  par
l’inscription du négatif dans l’absolu, seul dualisme acceptable car seule manière de
penser la dualité, c’est-à-dire seule manière de ne pas la  présupposer :  essayer de
comprendre le négatif comme ce qui est hors de l’absolu, c’est poser originairement
deux principes hétérogènes, ce qui n’est pas une pensée de la dualité, mais une
simple  pétition  de  principe,  expression  dogmatique  de  la  dualité  originaire.
Schelling ne reviendra plus sur cette immanence du négatif dans l’absolu : ce n’est
qu’en approfondissant le rapport d’inhérence qu’il sera possible de comprendre la
différence, la dualité, et donc la négativité.

Une  importance  particulière  du  concept  de  non-être  marquera  dès  lors  la
philosophie  médiane.  Dès  1810,  Schelling  attire  l’attention  sur  la  nature
problématique  de  cette  notion  et  chacune des  différentes  versions  des  Âges  du
monde consacrera un développement plus ou moins long à ce « véritable Protée ».
Ainsi, les  Conférences de Stuttgart déclarent : « Scruter l’essence du non-étant, voilà
vraiment la difficulté, la croix de toute philosophie. Éternellement nous étendons la
main vers lui,  sans jamais parvenir  à le saisir  solidement9. »  Sans entrer dans le
détail  du  texte  de  1810,  retenons  un  élément  qui  représente  une  avancée
substantielle dans la théorie de la négativité schellingienne – et qui ne manquera
pas de revenir dans les Âges du monde. Il s’agit de la thèse de la réalité du négatif.
Schelling cherche désormais à faire droit à l’évidence avec laquelle se présente à
nous, dans l’expérience, la réalité ou effectivité du négatif : 

 Un non-étant s’impose de bien des manières à nous comme quelque chose qui
« est » derechef sous un autre rapport. Qu’est-ce par exemple que la maladie ? Un
état contre la nature ; dans cette mesure même, donc, un état qui pourrait ne pas
être et qui cependant est, nulle réalité dans le fond et néanmoins, indéniablement,
une redoutable réalité [eine furchtbare Realität]10.  

Cette première description, en s’appuyant sur l’exemple de la maladie11, garde en
son sein le problème fondamental du non-étant : alors même qu’il semble devoir
être dénué de réalité, celui-ci s’impose à nous, et même comme réalité redoutable.
Non seulement il  ne peut pas être ignoré,  mais de surcroît  il  est  une chose qui
provoque  la  peur.  Si,  idéalement,  le  non-étant  est  tel  qu’il  se  dit,  c’est-à-dire
dépourvu de consistance,  réellement, il se présente à nous comme quelque chose
qui ne saurait se laisser dissoudre entièrement dans son propre concept : il oppose

9  HKA II, 8, p. 100 ; trad. p. 217.  Remarque similaire à propos du néant (Nichts) dans les Recherches, HKA I, 17, p. 142 note V ;
trad. p. 158.
10  HKA II, 8, p. 100 ; trad. p. 217. 
11  Reprise de HKA I, 17, p. 136 ; trad. p. 152. Le thème du caractère mixte ou indéterminé de la maladie réapparaîtra en SW VIII,
p. 267 ; trad. p. 119.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



une  force  de  résistance,  non  seulement  en  tant  qu’il  nous  expose  à  un  reste
indissoluble12, mais aussi en tant qu’il se fait sentir dans la crainte qu’il provoque. Le
non-étant s’impose donc à double titre : premièrement comme un quelque chose
qui  demeure  incompressible,  deuxièmement  comme  origine  d’une  force  de
répulsion. Et pourtant, alors même qu’il se présente à nous avec l’évidence de ce qui
est redoutable, le non-étant ne peut pas partager une nature commune avec l’étant,
car alors il perdrait sa négativité spécifique. L’exemple de la maladie le montre bien :
quand la maladie est là, il n’est pas possible d’en faire abstraction, mais on voudrait
pouvoir  le  faire.  La  maladie  est mais  elle  n’est  pas  de  manière  analogue  à  sa
contrepartie positive, c’est-à-dire à la santé. Là où la seconde passe inaperçue, la
première s’impose avec vigueur. C’est à partir de cette dissymétrie qu’il faut essayer
de saisir la spécificité du négatif,  qui ne peut pas être pensé comme une simple
inversion du positif. L’organisme malade est bien un organisme vivant, mais vivant
une vie non viable, puisque la maladie est précisément l’arrêt du fonctionnement
harmonieux des fonctions vitales.  C’est  la  raison pour laquelle  les  Recherches de
1809 ainsi que la dernière version des Âges du monde qualifient la maladie de « vie
fausse » : il s’agit d’une vie qui n’est pas telle qu’elle devrait être car la vie malade est
une vie en voie d’auto-suppression, c’est-à-dire une vie mortifère, une vie mourante.

Dans cette mesure,  la  maladie constitue une image parfaite de l’oxymore qu’est
essentiellement le non-étant : non-étant, il n’est pas un pur rien, mais  non-étant il
est une force de négation de ce qui est. Suppression de l’être en même temps que
suppression étante, le concept de non-étant semble ouvrir un espace intermédiaire
entre être et néant, sans pour autant reconduire l’ouverture de l’espace en question
à une déficience de l’activité subjective : il ne s’agit pas d’un produit de l’imagination
ou de l’entendement, comme cela pouvait, d’une certaine manière, être le cas dans
la philosophie de l’identité.  Nous avons ici  la  base de la nouvelle conception du
négatif,  en  même  temps  que  la  raison  pour  laquelle  les  Âges  du  monde lui
donneront le nom mythologique de Protée : il s’agit d’un concept structurellement
marqué d’une instabilité qui n’est pas uniquement le fruit de l’entendement, mais
de la réalité même qu’il nomme. Et il s’agit bien d’une réalité, c’est-à-dire de quelque
chose qui est présent (c’est ce que l’exemple de la maladie cherche à établir), même
si  la  nature  de  ce  « quelque  chose »  ainsi  que  son  mode  de  présence  restent
partiellement  non  élucidés  (peut-être  même  non  élucidables  de  manière
pleinement satisfaisante). La thèse du réalisme du non-étant avec l’instabilité qui le
définit produit néanmoins un écart substantiel par rapport à la période de l’identité.
C’est à partir de cette thèse que les Âges du monde déploieront l’édifice du « système
des temps ».

12  Ce que Schelling appellera un peu plus loin « cet inéliminable que nul  menstruum ne saurait dissoudre » (HKA II, 8, p. 110 ;
trad. p. 221). 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les  Âges du monde :  activité du négatif  et
avènement de l’absolu

L’être  du  non-étant :  élucidation  dialectique
d’un concept polymorphe

Dès la première version des Âges du monde, Schelling consacre un développement
au concept de non-étant dans l’analyse, tantôt narrative tantôt dialectique, qu’il fait
de  l’absolu  et  de  son  origine13.  Ce  développement  apparaît  donc  comme
absolument  nécessaire  dans  la  progression  de  la  méditation  schellingienne,  il
constitue une exigence interne. Il répond aussi à une exigence externe, car le non-
étant aurait été source et objet de  confusion à travers l’histoire de la philosophie.
Schelling n’a de cesse de rappeler cette difficulté propre au concept qui, à partir de
la deuxième version, lui vaut l’appellation mythologique de Protée14. Si cette image
dit quelque chose, c’est précisément ce que l’exemple de la maladie nous donnait à
intuitionner, à savoir la nature oxymorique du non-étant : au moment même où l’on
pense avoir  saisi  cette chose elle  se transforme en son autre,  échappant par  là
même à la prise qu’on pensait avoir sur elle. Le non-étant semble être insaisissable
car  auto-contradictoire.  Or,  l’insaisissabilité  du  concept  est  due  à  un  défaut
méthodologique : 

 Il est aisé de remarquer que la principale infirmité de toute la philosophie récente
réside dans l’absence de concepts médians, ce qui fait par exemple que tout ce qui
n’est pas  étant  passe pour n’être rien, que tout ce qui n’est pas spirituel au sens
éminent passe pour matériel au sens le plus grossier du terme, que ce qui n’est
pas  libre  au  sens  moral  passe  pour  mécanique  et  ce  qui  n’est  pas  doué
d’intelligence pour dépourvu de sens15. 

Si la pensée peine à saisir le concept de non-étant, ce n’est pas parce que celui-ci est
essentiellement insaisissable, mais parce qu’elle se le rend elle-même tel à travers
son fonctionnement binaire.  Selon Schelling,  la  philosophie récente est  marquée
par un mode de pensée oppositionnel, qui se rend aveugle à l’espace ouvert par les
termes de l’opposition. C’est donc uniquement pour la pensée binaire que la nature
protéiforme du  non-étant  représente  une  impossibilité  de  droit.  Et  c’est  à  cette
erreur que Schelling cherche à mettre fin en s’engageant dans l’analyse du concept

13  Sur le traitement du non-étant dans les Âges du monde, voir Asmuth, 2014.
14  Voir Schröter, p. 20, 140 et 231 ; trad. p. 32, 166 et 269-270, et SW VIII, p. 221 ; trad. p. 54-55. 
15  SW VIII, p. 286 ; trad. p. 145.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



intermédiaire de non-étant,  ou, dit  encore autrement, l’ « explicitation dialectique
des concepts d’étant et de non-étant16 ».  Cette explicitation se place entièrement
sous  le  patronage  de  Platon,  non  seulement  parce  qu’elle  est  qualifiée  de
dialectique, mais surtout parce qu’elle ne prétend pas établir autre chose que ce
que le Sophiste avait déjà montré à propos du non-étant, à savoir « qu’il est quelque
chose de nécessaire et que, faute de considérer les choses ainsi, rien ne permet
plus de distinguer la certitude du doute, ni la vérité de l’erreur17. » Le ressort central
de  l’explicitation  réside  dans  la  distinction  entre  néant  (Nichts)  et  non-étant
(Nichtseyende), qui correspond à la différence classique entre un absolument non-
étant (οὐκ ὄν) et un relativement non-étant (μὴ ὄν), et que la version de 1815 des
Âges du monde clarifie davantage en passant par la distinction faite par Plutarque
entre le non-être (μὴ εἶναι) et l’être non-étant (μὴ ὂν εἶναι)18. La négation ne traduit
pas nécessairement la pure absence, le simple néant, c’est-à-dire le vide, le nul et
non avenu, mais au contraire elle permet d’indiquer un mode de déploiement de l’être
lui-même selon lequel l’être est  en tant que non-étant,  c’est-à-dire qu’il  est dans la
mesure précise où il n’est pas. Il faudrait aller plus loin encore : non seulement le
non-étant  est  un  mode  selon  lequel  l’être  se  déploie,  mais  il  peut  même  se
présenter comme la  raison d’être de l’être tel qu’il est pris dans cette disposition :
l’être non-étant est une possibilité ontologique de l’être, mais il est aussi la condition
de possibilité d’un certain déploiement de l’être, c’est-à-dire qu’il peut se manifester
comme le fondement de l’être pris dans son effectivité. L’être peut être en tant que
non-étant, mais il peut aussi plus radicalement encore, être parce que non-étant. La
non-étantité de l’être,  c’est-à-dire son mode de déploiement négatif,  pourra être
prise comme sa condition sine qua non, c’est-à-dire comme une négation fondatrice,
négativité qui est le fondement sur lequel le déploiement de l’être se produit. 

Poursuivant cette réflexion, il convient donc de complexifier les distinctions au sein
du négatif.  Premièrement,  le  non-étant  n’est  pas  la  même chose  que le  néant ;
jusqu’ici, Schelling ne fait que reprendre le résultat du Sophiste tel que résumé par
Plutarque. Deuxièmement, le non-étant est une modalité d’être de l’être lui-même.
Or cela signifie que le  non-étant  n’est  pas uniquement la  « limite externe »  d’un
étant donné (il ne s’agit pas ici d’une réélaboration de l’idée que toute détermination
est une négation). Certes le non-étant peut être l’expression de cette limite, mais ce
n’est  pas  sa  seule  signification ;  peut-être  n’est-elle  même  pas  sa  signification
fondamentale.  En  tant  que  mode  de  déploiement  de  l’être,  il  est  doté  d’une

16  Schröter, p. 143 ; trad. p. 168.
17  SW VIII, p. 222 ; trad. p. 56.
18  SW VIII, p. 221 ; trad. p. 55. Le passage de Plutarque est sans doute celui du Contre Colotès, 1115d : « Or, selon l’opinion de
Platon, il y a une merveilleuse différence entre le non-être [τὸ μὴ εἶναι] et l’être non-étant [τὸ μὴ ὂν εἶναι] ; le premier, en effet,
fait entendre une abolition de toute substance [ἀναίρεσιν οὐσίας πάσης], le second une altérité entre le participé et le participant
[ἑτερότητα τοῦ μεθεκτοῦ καὶ τοῦ μετέχοντος]. » (Plutarque, 2024, p. 50, traduction modifiée).

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



positivité, d’une consistance, d’une réalité propre. Comme le dit le texte de 1815, « le
non-étant  n’est  pas  simplement  un  étant  relativement  à  autre  chose
(objectivement), mais il est un étant en soi (subjectivement)19. » Cela veut dire que la
négativité qui est ici attribuée au non-étant ne lui est pas simplement attribuée par
un entendement qui le contemple de l’extérieur et le situe par rapport à et à partir
des autres étants. Elle est un attribut qui lui appartient en propre, qui doit donc être
pensé non pas seulement à partir  de la relativité qui définit  son lien aux autres
étants,  mais  aussi  à  partir  de  l’étant  qu’il  est  en  soi,  c’est-à-dire  de  sa  propre
subjectivité, de son ipséité, et de la réalité qui lui revient en partage, dès lors qu’il
est, au même titre que toute autre chose, un mode de déploiement de l’être. Par
conséquent,  deux pas  décisifs  ont  été  accomplis  en vue de la  thématisation du
concept intermédiaire de non-étant :  1)  le non-étant n’est pas le rien ;  2)  le non-
étant n’est pas l’expression d’une simple relativité, consignée de manière objective
par  une instance  tierce  (l’entendement  qui  regarderait  les  étants  de  l’extérieur).
Autrement dit, et de manière positive : 1) le non-étant est quelque chose, ou, plus
rigoureusement  encore,  le  non-étant  est ;  2)  le  non-étant  dit  quelque  chose  de
l’étant qu’il est, et non seulement de son rapport aux autres étants. Ce deuxième
point, qui est le point capital, peut encore être explicité de la manière suivante : la
négativité du non-étant, comme dit le texte de 1815, n’est pas seulement objective,
mais aussi subjective, ce qui veut dire qu’elle ne s’ajoute pas à l’étant de manière
externe, mais qu’elle lui appartient de manière inhérente. Par extension, elle n’est
pas subie, elle n’est pas quelque chose qui affecte l’étant de l’extérieur, mais elle agit
en lui. 

Schelling parvient ainsi à établir la thèse d’une double positivité du négatif : d’une
part, le non-étant est bien quelque chose, il est donc réel (c’est l’acquis des Recherches
et des Conférences de Stuttgart) ; d’autre part, la négativité du non-étant n’est pas la
simple traduction d’un point de vue pris sur la totalité de l’étant, mais bien une force
agissante à  même  l’étant.  À  partir  de  cette  base,  nous  sommes  désormais  en
mesure  de  comprendre,  du  moins  partiellement,  comment  les  Âges  du  monde
donnent  à  voir  la  naissance  de  l’absolu  à  même  l’absolu,  et  avec  elle
l’événementialité principielle qui le définit.

Éternité  et  commencement :  du  néant  à  la
négation originaire

Le  but  de  la  première  partie  de  chacune  des  versions  des  Âges  du  monde est
d’expliquer la naissance de l’absolu, puisque celui-ci est désormais caractérisé par sa

19  SW VIII, p. 222 ; trad. p. 56.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



vitalité. L’élucidation du concept de non-étant est la condition de possibilité de cette
explication car 

sans contradiction il n’y aurait aucune vie, aucun mouvement, aucun progrès, mais
une mortelle léthargie de toutes les forces. Seule la contradiction pousse, voire
contraint à agir. La contradiction est donc proprement le poison de toute vie, et
tout mouvement vital n’est rien d’autre que la tentative de surmonter ce poison20. 

La vitalité est fonction de l’activité négative qui se trouve au fondement de cette
contradiction vivifiante, puisque la vie est essentiellement la victoire remportée sur
la puissance négative, c’est-à-dire qu’elle est affirmation d’une puissance plus haute
qui  s’élève  à  partir  de  la  puissance  qui  lui  est  inférieure  (car  vaincue),  qui  en
constitue donc, pour cette raison précise, le piédestal21. La question initiale sera dès
lors celle de savoir comment émerge cette contradiction, c’est-à-dire comment se
produit le commencement de la vie de l’absolu, comment advient la force active
qu’est  la  négation,  puisque  « c’est  seulement  dans  la  négation  que  réside  le
commencement22 ». L’objectif poursuivi inlassablement est celui de rendre compte
de cette négation inchoative. La première version tente de produire la narration de
cette inchoation de l’absolu, description des « palpitations d’une nature lors de ses
premiers  commencements23 »,  et  les  versions  ultérieures  chercheront  à
conceptualiser  cette  narration,  en élucidant  dialectiquement  les  moments  qui  la
constituent. La visée reste la même : parvenir à dire, d’une manière aussi précise
que possible,  l’inchoativité qui définit  la négativité du commencement,  négativité
qui est présente dès 1811 mais qui est thématisée de façon encore plus explicite à
partir de 181324. 

L’absolu est compris par Schelling, à partir de 1809, comme volonté. Dans son état
primitif,  cette  volonté  ne  peut  pas  être  volonté  de  quelque  chose,  car  tout  est
encore indifférencié en elle. C’est précisément le passage de l’absence de différence
à la différence effective qui doit être pensé. En tant que volonté qui n’a pas d’objet,
la volonté première ne peut être qu’une volonté de rien, volonté qui ne veut rien en
particulier, der Wille der nichts will. Cela ne veut pas dire pour autant qu’elle est elle-
même un rien, un pur et simple néant. Elle est volonté qui ne veut rien en tant
qu’elle  est  au-delà  de  l’être,  indifférence  supra-divine dit  Schelling.  Il  se  rattache

20  Schröter, p. 123 ; trad. p. 148. Même idée en SW VIII, p. 219 ; trad. p. 51.
21  « Aussi, dans la vision du prophète telle que Raphaël l’a représentée, l’Éternel apparaît-il porté non pas par le néant mais bien
par des figures animales vivantes. De manière non moins grandiose, l’artiste grec a sculpté l’extrémité que peuvent atteindre les
destins humains – la mort des enfants de Niobé au pied du trône sur lequel siège son Zeus olympien ; il a même été jusqu’à doter
d’une puissante vitalité  le piédestal du dieu en y représentant des combats d’amazones. »  (Schröter, p. 21 ; trad. p. 33-34, nous
soulignons).
22  Schröter, p. 138 ; trad. p. 163.
23  Schröter, p. 17 ; trad. p. 29.
24  Comme l’écrit M.-C. Challiol-Gillet, « ce qui, en 1811, était concentration, contraction, limitation, par là même certes négation,
est d’abord et essentiellement, en 1813, négation. » (Challiol-Gillet, 1998, p. 200).

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



ainsi, à travers une référence à Angelus Silesius25,  à la tradition néoplatonicienne
qui,  depuis  Plotin,  distingue  deux  formes  de  non-être,  l’un  inférieur,  l’autre
supérieur. Le premier est celui qui se situe en-deçà de l’être, le second celui qui se
trouve au-delà de l’être26. C’est à cette seconde forme de néant que correspond la
volonté  qui  ne  veut  rien  dont  parlent  les  Âges  du  monde,  puisqu’elle  n’est  pas
l’absence  de  détermination,  mais  plutôt  l’indépendance eu  égard  à  toute
détermination27. Or, en tant que telle, cette volonté éternelle est toujours identique
à  soi,  c’est-à-dire  dépourvue  de  tout  conflit.  D’où  l’interrogation :  « comment
quelque chose pourrait-il sortir de ce qui n’agit pas vers l’extérieur et n’est pas non
plus en soi-même quelque chose ?28 »

La volonté qui ne veut rien, dont l’éternité est un autre nom, est au-delà de l’être,
mais  elle  n’est  pas  vide,  elle  est  au  contraire  totalité29 indifférente  aussi  bien
qu’indifférence  totale.  En  tant  que  telle,  elle  est  marquée  par  une  forme  de
plénitude ontologique mais qui ne se manifeste pas encore explicitement :  il  y  a
bien quelque chose dans l’éternité (non seulement quelque chose, mais toute chose, à
strictement parler) mais qui ne s’est pas encore posé en tant que tel. Il y a quelque
chose qui n’a pas encore d’être effectif – Schelling parle de « ce qui est Quelque
Chose sans l’être encore effectivement30 ». La plénitude ontologique est là, mais non
pas en acte. Elle est encore dans une sorte d’état de latence, un état intermédiaire
entre être et néant (à condition que nous pensions ici le néant comme au-delà de
l’être). Dans cette mesure, il n’y a pas encore de détermination effective au sein de
l’éternité,  mais  il  y  a  un potentiel  de détermination.  C’est  dans ce potentiel  que
s’ancre l’amorce de scission, c’est-à-dire de négation, interne à l’absolu.  Schelling
utilise l’image de l’aimant pour essayer de rendre visible, par analogie, cet état de
latence initial : 

De même que nous pouvons nous représenter que les pôles opposés d’un aimant
se trouvent dans une constante et inconsciente nostalgie en vertu de laquelle ils
s’efforcent de se rejoindre et s’empareraient avec avidité du premier moyen venu
pour  s’atteindre  mutuellement,  nous  pouvons,  de  même,  nous  représenter  les
éternels  opposés,  quoiqu’ils  ne  se  reconnaissent  pas,  dans  une  inconsciente
aspiration et convoitise mutuelle, qui pourtant ne se transforme en action ni en
mouvement31. 

25  Au concept de sur-déité (Über-Gottheit), voir Angelus Silesius, 1994 I, 15.
26  Voir Lavaud, 2006, p. 120.
27  C’est-à-dire qu’elle est  liberté : « Liberté – tel est donc le concept affirmatif de l’éternité » (Schröter, p. 14 ; trad. p. 26). Il ne
s’agit pas d’un défaut de détermination, mais plutôt de l’indifférence face à la détermination, possibilité de rester inaffecté par
une détermination quelconque.
28  Schröter, p. 135 ; trad. p. 159.
29  « L’éternité, par quoi nous comprenons la totalité » (Schröter, p. 135 ; trad. p. 160).
30  Schröter, p. 136 ; trad. p. 161.
31 Ibid.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La  potentialité  qui  caractérise  l’état  des  déterminations  dans  l’éternité  est
comparable  à  la  tension  réciproque  qui  se  déploie  entre  les  pôles  de  l’aimant.
Derrière l’absence apparente de mouvement gît en réalité l’activité d’une puissance,
donc l’effectivité d’une potentialité en tant que telle, que Schelling va décrire de la
manière suivante : 

C’est une quête silencieuse et tout à fait inconsciente, où l’Être reste en soi-même,
et ce d’autant plus intimement, de façon d’autant plus profonde et inconsciente
qu’il y a en lui de plénitude. Si nous avons pu dire de la volonté au repos qu’elle
vient en premier, nous pouvons dire qu’une paisible et inconsciente quête de soi
vient en second32.  

Le trait essentiel de l’état de latence est la  tension qui le constitue, c’est-à-dire sa
tendance  vers quelque  chose  qu’il  n’est  donc  pas  d’emblée.  La  version  de  1811
insiste  sur  cette  contraction  première33.  Dans  ses  brouillons,  Schelling  parle,  de
façon évocatrice, de « la fringale qui n’agit pas et même d’une certaine façon n’est
rien,  et  qui  pourtant  est  le  pire  tourment34 ».  Les  versions  ultérieures  perdent
l’aspect métaphorique pour en retenir ce qui en constitue l’essence, à savoir l’idée
d’une  négation survenant  à même l’éternité, c’est-à-dire à même la volonté qui ne
veut rien. 

En effet, dans le jeu de la potentialité, de la tension, qui indique en creux ce qui lui
manque, c’est-à-dire ce vers quoi elle est tendue, s’engendre une deuxième volonté,
que Schelling appelle « volonté éternelle », et qui s’ajoute à la volonté première qui
était volonté de rien, indifférence pure, ou encore liberté radicale. Or, bien que cette
volonté de rien soit  là  en premier,  c’est  en réalité  la  seconde volonté qui  est  la
première volonté au sens fort. La volonté première est une indifférence. La volonté
seconde est une volonté de, une tendance vers ce qu’elle veut. Elle est une volonté
en tant qu’elle ne possède pas encore son objet, elle n’a pas ce qu’elle veut. Avec elle
s’introduit  donc  dans  l’absolu  une  négation  active :  il  s’agit  du  ne-pas-avoir  qui
définit la volonté en tant qu’elle n’est pas en possession de ce qu’elle veut. Or quel
est cet objet ? Que veut cette volonté engendrée ? Elle ne peut vouloir que ce qu’elle
ne possède pas. Et ce dont elle n’est pas possesseur, c’est sa propre origine, c’est-à-
dire  l’éternité  dans  laquelle  elle  a  été  engendrée,  éternité  qui  est  la  volonté
première, volonté qui ne veut rien. La volonté engendrée est volonté éternelle non
seulement au sens où elle est engendrée dans l’éternité, mais aussi au sens où elle
veut l’éternité. 

32  Schröter, p. 137 ; trad. p. 161-162.
33  « Tout développement présuppose un enveloppement. […] C’est dans la concentration que réside le commencement. Tout
être est contraction et la force fondamentale de resserrement est la force proprement originelle qui constitue la force radicale de
la nature. » (Schröter, p. 23-24 ; trad. p. 37). Sur le thème de la contraction, voir Habermas, 1975, p. 198-207.
34  Schröter, p. 216 ; trad. p. 253.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Son engendrement est une négation en un sens double. 1) Elle est une négation de
la pure sérénité qui caractérisait l’éternité, ou volonté qui ne veut rien. Désormais, il
n’y a plus uniquement ce qui est au-delà de l’être, il y a également ce qui recherche
cet au-delà de l’être. Elle est donc négation, au sens de la cessation, en tant qu’elle
perturbe le calme mortifère de l’éternité.  2)  Elle  est  une négation au sens de la
négation active qui est un acte de position de quelque chose comme non-étant. Ce
non-étant  correspond à  ce  qu’elle  n’a  pas,  donc  à  ce  qu’elle  veut.  Et  dans  cette
position de son objet comme n’étant pas là, elle rend manifeste cet objet comme
quelque chose de voulu, et par extension comme quelque chose de déterminé. Or
son objet est l’éternité elle-même. La volonté qui veut l’éternité pose donc cette
même  éternité  comme  quelque  chose  de  déterminé,  elle  l’arrache  à  son
indifférence première. Le véritable commencement n’intervient qu’avec l’apparition
de cette seconde volonté parce que c’est grâce à elle que la volonté première se
révèle  comme  quelque  chose  de  défini  et  non  pas  comme  pure  et  simple
indistinction.  Celle-ci  peut être plus originaire dans l’absolu,  sa manifestation est
cependant conditionnée par l’émergence de cette seconde volonté qui constitue la
première volonté comme objet voulu. En termes hégéliens,  on pourrait  dire que
l’éternité est première en soi, mais que la volonté éternelle est première pour soi, et
que ce n’est qu’avec l’irruption du pour soi que l’en soi se manifeste lui-même en
tant que tel. 

Par conséquent, s’il y a commencement, c’est qu’il y a négation. Négation au sens
actif d’une puissance qui met fin à l’ataraxie originaire. Cette activité de négation,
qui définit la volonté éternelle, est ce que Schelling appelle  nature. Nous avons vu
plus  haut  qu’en  définissant  la  volonté  première  comme  étant  au-delà  de  l’être,
Schelling rejoignait la tradition néoplatonicienne et sa théorie des deux non-être qui
constituent  les  deux extrémités  d’une négativité  verticale  ou hiérarchique.  Cette
connexion  entre  Schelling  et  le  néoplatonisme  ne  doit  pas  nous  égarer,  car
contrairement  à  cette  tradition,  Schelling  ne  pense  pas  la  hiérarchie  des  êtres
comme un rapport de procession ou d’émanation, le degré inférieur étant le point le
plus éloigné de la suréminence principielle. Le degré le plus bas, c’est-à-dire celui de
la  naturalité  et  de  la  matérialité,  n’est  pas  le  plus  faible  ontologiquement ;  au
contraire,  il  constitue le fondement de l’édifice entier.  Si  Schelling reconnaît  une
forme de négativité à la matière, c’est au sens de cette négation active que nous
avons vue faire irruption avec l’engendrement de la volonté éternelle :

Quant à nous, qui suivons la direction opposée [à celle des néoplatoniciens], nous
affirmons  nous  aussi  l’existence  de  quelque  chose  de  tout  à  fait  extrême  au-
dessous de quoi rien n’est ; mais ce n’est pas pour nous quelque chose d’ultime ni
une émanation, c’est au contraire quelque chose de premier où tout a son début, non
pas un simple manque, une privation presque totale de réalité, mais au contraire
une négation active 35. 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Cette  négativité  originaire  est  le  fondement  sur  lequel  repose  tout  le
développement ultérieur de l’absolu, c’est-à-dire de la réalité dans son entier.  La
nature, dans sa matérialité la plus pure, est ce qu’il y a de plus bas dans l’absolu.
Mais cette bassesse ne doit  pas être entendue dans un sens moral :  il  n’y  a nul
mépris  pour  la  bassesse,  mais  bien  plutôt  la  reconnaissance  de  sa  nécessité
impérieuse. Si la nature est basse, c’est en ce sens qu’elle est ce qui gît sous le reste,
c’est-à-dire ce qui  gît  au fondement de la  totalité,  et  qui  lui  permet dès lors  de
s’ériger  sur  elle.  La  nature  est  basse,  non  pas  parce  qu’elle  est  sans  dignité  et
consistance, mais parce qu’elle est la  base de toute dignité et consistance. Or elle
joue  un  tel  rôle  fondamental  ou  fondateur  dans  la  mesure  précise  où  elle  est
activité constante de négation : 

Il  est  banal  d’entendre  dire  que  la  nature  se  dérobe  au  regard  et  cache  ses
mystères ; c’est contre son gré et sous la contrainte d’une puissance supérieure
qu’elle  laisse  surgir  tout  ce  qui  advient  du  retrait  originel  [ursprünglichen
Verborgenheit]. C’est par développement seulement que tout voit le jour, sous la
constante  contradiction  d’une  force  d’enveloppement,  d’inclusion,  de
refoulement36. 

La  triple  signification  de  l’événement
dégagée  à  partir  de  la  thématisation
schellingienne de la négativité originaire 

Nous pouvons à présent retrouver le fil conducteur de l’événement. Si l’événement
nécessite  bien l’articulation de l’unité  et  de la  scission,  de la  continuité  et  de la
rupture,  nous avons désormais atteint  le  point  où cette articulation est  mise en
lumière  au  sein  même  de  l’absolu.  L’émergence  de  la  volonté  éternelle  dans
l’éternité marque précisément le moment où l’unité indifférente de l’essence supra-
divine se scinde. Cette scission est en même temps l’arrachement de cette essence
de son indifférence première.  Nous avons là  un double événement :  d’une part,
l’événement  qui  correspond à  l’irruption  de  la  dualité  dans  l’unité,  d’autre  part,
l’événement de la révélation de cette unité comme unité voulue. L’émergence de la
volonté éternelle correspond ainsi à l’événement par excellence, commencement au
sens emphatique, puisqu’elle manifeste une tension présente, qui cherche devant
elle ce qu’elle a laissé derrière : elle cherche l’unité passée, précisément parce que
celle-ci est passée, c’est-à-dire à jamais laissée dans la dimension de ce qui n’est

35  Schröter, p. 230 ; trad. p. 269 (nous soulignons).
36  Schröter, p. 231 ; trad. p. 269.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



plus et ne pourra plus être. La véritable projection dans le futur n’est possible qu’à
partir d’un abandon radical du passé. Et le moment de l’émergence de la volonté
éternelle,  en  tant  que  commencement  véritable  parce  que  négation  active  et
originaire,  c’est-à-dire en tant  qu’inchoativité  authentique,  décrit  précisément cet
abandon de l’indifférence première qui rend possible le projet de sa découverte à
venir.  La scission dans l’absolu est ce qui permet à la dimension présente de se
fonder sur l’écrasement de la dimension passée, fondation qui renferme le passé
sur lui-même, et par là le confirme comme véritable passé, en même temps qu’elle
fonde la possibilité d’une dimension à venir qui reçoit son sens à partir de la béance
que la séparation d’avec le passé a laissée ouverte au sein du présent. 

Cette scission dans l’absolu, qui est aussi commencement de l’absolu, permet donc
de penser l’événementialité sous un triple aspect : 

en  tant  qu’événement  dans l’absolu,  c’est-à-dire  comme  émergence  de  la
volonté éternelle dans la volonté qui ne veut rien (ce qui en Dieu n’est pas Dieu
lui-même, selon la formule des Recherches). L’événement porte en lui la clôture,
l’achèvement, de ce qui précède l’événement.

En  tant  qu’événement  de l’absolu,  c’est-à-dire  avènement  de  l’absolu  à  soi,
dans la mesure où celui-ci se manifeste à travers et dans l’actualisation de son
inadéquation  à  soi.  L’événement  se  présente  bien  comme  ouverture et
manifestation.

En tant qu’événement de la possibilité de toute événementialité comme telle,
puisqu’avec la séparation des deux volontés s’installe la dynamique de la force
de négation  active  et  de  la  possibilité  de  son surpassement,  c’est-à-dire  la
dynamique du retrait et de la sortie hors du retrait, qui est au fondement de
tout événement futur. L’événement se définit donc aussi comme inauguration,
fondation,  d’une  nouvelle  série.  Dans  ce  troisième  sens,  la  scission  dans
l’absolu se présente comme l’actualisation de la puissance événementielle en
tant  que  telle.  Partant,  elle  est  ce  qu’on  pourrait  appeler  l’événement  de
l’événement, événement originaire en tant que commencement ou origine de
tout autre événement possible. 

Si la philosophie, dans les  Âges du monde, peut recevoir le nom d’histoire  37 selon
Schelling,  c’est  précisément  parce  que  son  objet  n’est  plus  un  absolu  s’auto-
exposant,  mais  un  absolu  qui  commence,  un  absolu  qui  advient  (même  si  ce
commencement  se  fait  dans  l’éternité),  c’est-à-dire  un  absolu  qui  est,
fondamentalement,  événement.  C’est  ce  qui  justifie  la  tentative  de  retracer  la
généalogie de l’absolu, à partir de laquelle il serait possible d’en raconter la genèse.

1. 

2. 

3. 

37  Schröter, p. 111 ; trad. p. 133.

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Ce que la lecture des fragments de ce livre inachevé permet de constater, c’est que
la réorientation schellingienne, d’une philosophie qui insiste sur la synchronicité de
l’absolu,  vers  une  philosophie  de  l’absolu  radicalement  diachronique,  est  bien
corrélée à un approfondissement et enrichissement de la conceptualisation de la
négativité. Au même moment, Hegel élabore sa Science de la logique, en poursuivant
la thématisation de son propre concept de négativité, tel qu’il l’avait exposé dans la
Préface de la Phénoménologie de l’esprit. Il peut sembler curieux, et en même temps
hautement significatif, que ce soit précisément le point sur lequel portait la critique
hégélienne de Schelling qui a servi à ce dernier de levier pour déployer une pensée
de la négativité tout autre,  et pourtant étroitement liée à celle de Hegel.  C’est à
partir  de  cette  autre  pensée  de  la  négativité  que  Schelling  a  pu  retrouver
spéculativement le trait premier et essentiel de tout événement : son inchoativité. 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



BIBLIOGRAPHIE

Asmuth Christoph, « Néant et négation dans la théorie schellingienne de la fondation », trad.
Charles Théret, dans Gilles Marmasse et Alexander Schnell (dir.), Comment fonder la philosophie ?,
Paris, CNRS, 2014, p. 227-242. 

Angelus Silesius, Le Pèlerin chérubinique, trad. Camille Jordens, Paris, Cerf, 1994.

Challiol-Gillet Marie-Christine, Schelling, une philosophie de l’extase, Paris, PUF, 1998.

Habermas Jürgen, « Idéalisme dialectique et passage au matérialisme : conséquences de l’idée
schellingienne d’une contraction divine pour la philosophie de l’histoire », Théorie et pratique, I, trad.
Gérard Raulet, Paris, Payot, 1975, p. 187-235.

Plutarque, Œuvres morales, tome XV, 3e partie, traités 73-75, trad. Jacques Boulogne, Paris, Les Belles
Lettres, 2024.

Lavaud Laurent, « Plotin », dans Jerôme Laurent et Claude Romano (dir.), Le Néant. Contribution à
l’histoire du non-être dans la philosophie occidentale, Paris, PUF, 2006, p. 119-123.

Schelling Friedrich Wilhelm Joseph, Darstellung meines Systems der Philosophie, in Historisch-kritische
Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band
I, 10, hg. M. Durner, Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2009 [= HKA I, 10] ; Exposition de mon système de
la philosophie, trad. Emmanuel Cattin, Paris, Vrin, 2000.

Schelling, Aphorismen über die Naturphilosophie, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der
Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band I, 15, hg. I. Radrizzani,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2019 [= HKA I, 15] ; Aphorismes sur la philosophie de la nature,
trad. Jean-François Courtine et Emmanuel Martineau dans Œuvres métaphysiques (1805-1821), Paris,
Gallimard, 1980.

Schelling, Darlegung des wahren Verhältnisses der Naturphilosophie zu der verbesserten Fichte’schen
Lehre, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Band I, 16,1, hg. I. Radrizzani, Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2022 [= HKA I,
16,1] ; Présentation du véritable rapport de la philosophie de la nature fichtéenne améliorée. Écrit pour
expliciter la première, trad. Patrick Cerutti dans Sur l’essence du savant et la philosophie de la nature
(1805-1806), Paris, Vrin, 2021.

Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freyheit, in Historisch-
kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Band I, 17, hg. C. Binkelmann, T. Buccheim, T. Frisch, V. Müller-Lüneschloss,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2018 [= HKA I, 17] ; Recherches philosophiques sur l’essence de la
liberté humaine et les sujets qui s’y rattachent, trad. Jean-François Courtine et Emmanuel Martineau
dans Œuvres métaphysiques (1805-1821), Paris, Gallimard, 1980.

Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-
Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band II, 8, hg. V. Müller-Lüneschloss,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2017 [= HKA II, 8] ; Conférences de Stuttgart, trad. Jean-
François Courtine et Emmanuel Martineau dans Œuvres métaphysiques (1805-1821), Paris, Gallimard,
1980. 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Schelling, Die Weltalter. Fragmente in den Urfassungen von 1811 und 1813, hg. Manfred Schröter,
München, Biederstein u. Leibniz, 1946 [= Schröter] ; Les Âges du monde. Fragments (dans les premières
versions de 1811 et 1813 éditées par Manfred Schröter), trad. Pascal David, Paris, PUF, 1992.

Schelling, Die Weltalter, in Sämmtliche Werke, Band 8, hg. K. F. A. Schelling, Stuttgart/Augsburg, Cotta,
1860 [= SW VIII] ; Les Âges du monde, trad. Patrick Cerutti, Paris, Vrin, 2012.

PLAN

La philosophie de l’identité et la marginalisation du négatif
Les Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine et les Conférences de
Stuttgart : la réalité du négatif
Les Âges du monde : activité du négatif et avènement de l’absolu

L’être du non-étant : élucidation dialectique d’un concept polymorphe
Éternité et commencement : du néant à la négation originaire

La triple signification de l’événement dégagée à partir de la thématisation schellingienne de la
négativité originaire 

AUTEUR

Orion Chatziargyros
Voir ses autres contributions
ENS-PSL, Pays Germaniques UMR 8547, orion.chatziargyros@ens.psl.eu

• 
• 

• 
◦ 

◦ 

• 

Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Chatziargyros+Orion
mailto:orion.chatziargyros@ens.psl.eu

	Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)
	Event and negativity in Schelling’s middle period philosophy (1809-1815)
	Orion Chatziargyros

	Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)
	Event and negativity in Schelling’s middle period philosophy (1809-1815)
	Orion Chatziargyros



	La philosophie de l’identité et la marginalisation du négatif
	Les Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine et les Conférences de Stuttgart : la réalité du négatif
	Les Âges du monde : activité du négatif et avènement de l’absolu
	L’être du non-étant : élucidation dialectique d’un concept polymorphe
	Éternité et commencement : du néant à la négation originaire

	La triple signification de l’événement dégagée à partir de la thématisation schellingienne de la négativité originaire
	BIBLIOGRAPHIE
	PLAN
	AUTEUR


