fabul a Fabula / Les Colloques
Les Colloques .y
Sur I'événement

Evénement et négativité dans la philosophie
médiane de Schelling (1809-1815)

Event and negativity in Schelling’'s middle period
philosophy (1809-1815)

Orion Chatziargyros

Pour citer cet article

Orion Chatziargyros, « Evénement et négativité dans la
philosophie médiane de Schelling (1809-1815) », Fabula / Les
colloques, « Sur I'événement », URL : https://www.fabula.org/
colloques/document15776.php, article mis en ligne le 10
Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Evénement et négativité dans la philosophie médiane
de Schelling (1809-1815)

Event and negativity in Schelling’'s middle period philosophy
(1809-1815)

Orion Chatziargyros

Dans les Ages du monde, ceuvre inachevée sur laquelle Schelling travaille de 1810 a
1815, le concept de non-étant est qualifié de « véritable Protée' », dans la mesure
ou il semble glisser entre les mains de celui qui tente de le saisir, changeant de
forme aussitét qu'il est soumis a une tentative de définition. Bien que lauteur
choisisse cette métaphore pour parler de la difficulté qu'ont eue ses prédécesseurs
a appréhender ce concept glissant et fuyant, il trahit par la méme la perplexité qui a
été la sienne depuis ses débuts philosophiques, et notamment durant la période
allant de 1801 a 1807. L'embarras que suscite I'idée du non-étre, et avec elle toute
réflexion portant sur la négativité, se fait sentir de maniere constante a travers les
expositions diverses que Schelling donne de sa philosophie pendant ces années. Si
tel est le cas, c'est en raison de la nature paradoxale, voire oxymorique, du non-étre,
concept fondamentalement ambigu, c'est-a-dire duel, au sens ou il exprime a la fois
une chose et son contraire, tel un serpent qui se mord la queue : il est le contraire
de 'étre, mais précisément pour cette raison il ne peut pas étre.

Il serait possible d'en dire autant du concept d’événement qui repose également sur
une dualité fondamentale. D'une part, il porte en lui la trace de son origine, puisqu'il
est, comme son nom l'indique, une venue hors de, une émergence a partir et hors
d’'une dimension passée. D'autre part, et de maniére inverse, il n'est pas une simple
dérivation de l'origine : 'événement ne coule pas de source, au contraire, il est une
perturbation de la procession qui s'origine dans la dimension passée. L'événement
est précisément le moment ou la continuité entre le passé et I'avenir, entre l'origine
et ce qui en dérive, se brise, instant de la dislocation de la continuité temporelle qui
institue un partage nouveau et irrécupérable entre un avant et un apres. « Rien ne
sera plus jamais comme avant » : telle semblerait étre I'expression la plus juste de
'unité de I'événement, qui rassemble en elle en méme temps qu'elle déploie la
structure extatique de la temporalité. Expression teintée de sentiment, traduisant

L Schroter, p. 141 et 231 ; trad. p. 166 et 270 ; SW VIII, p. 221 ; trad. p. 55.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

une double tonalité rattachée a I'événement : nostalgie d'un passé a jamais révolu,
espoir d'un avenir attendu. L'événement est ce point ou le temps se fissure, et ce
d'une maniere singuliere, puisqu’il ne s'agit pas simplement de segmenter la ligne
du temps, mais plus radicalement de mettre fin a une époque et d’en ouvrir une
autre. D'ou le caractére essentiellement historique, et non pas uniquement
chronologique, de I'événement : I'événement véritable est plus qu'une articulation
du passé, du présent et du futur, il est manifestation du sens qui est contenu dans
une telle articulation. Et cela ne se produit que dans la mesure ou l'événement
actualise la scission définitive entre l'avant et I'apres, entre un monde ancien et un
monde nouveau, dans un geste consistant a refermer le passé sur lui-méme, c'est-a-
dire a le congédier, geste grace auquel et sur lequel peut se fonder la possibilité
d'accueillir ce qui se présentera comme tout autre par rapport a ce qui s'est retiré.

On le voit, 'événement est structurellement lié a la négation. Car ce n'est qu’en tant
gu'il est nié que le passé passe vraiment, laissant ainsi la place a ce qui est a venir.
L'événement ne sort pas de nulle part, il advient certes, mais il le fait en rompant
radicalement avec sa provenance, en niant donc son propre principe. En cela, il
s'avere étre le lieu d’'une unité spéculative forte: liaison et déliaison, union et
scission, début et fin coincident et s'articulent en lui de maniéere inextricable. Selon
le point de vue qu’on prendra sur lui, il donnera a voir tantét l'une tantét l'autre de
ses deux faces, semblant par la méme se présenter a chaque fois sous une forme
différente, a l'instar de Protée. Tout comme le concept de non-étre, I'événement est
doté d'une certaine polymorphie. Par extension, seule une pensée capable de faire
droit a la coappartenance problématique de I'unité et de la séparation, de l'identité
et de la différence, sera en mesure de penser I'événement dans ce qu'il a de plus
propre, tout comme seule une telle pensée pourrait prétendre jeter une lumiere
guelconque sur ce qui constitue l'essence du non-étant. Et ce n'est sans doute pas
un hasard si, dans la trajectoire de Schelling, le moment de la réflexion la plus
intense sur la négativité est le méme que celui ou I'événementialité est placée au
cceur de sa conception de l'absolu. C'est cette coincidence que nous voulons essayer
de penser. Il s'agira donc de comprendre comment Schelling passe d'une
conception de l'absolu comme éternité immuable, par-dela toute temporalité et
tout devenir, a une conception de la naissance de labsolu, cest-a-dire de
I'événement de I'absolu, au sens subjectif du génitif. Plus précisément, il s'agira de
nous attarder sur un aspect décisif de cette mutation : le passage d'une négativité
située aux marges du systeme, a une négativité inscrite au sein méme de celui-ci, ou
plutdét en son fondement. Si a l'origine le négatif n'est pas constitutif de I'absolu, d'ou
sa marginalisation, il devient par la suite véritable condition de possibilité du
déploiement de celui-ci. Cela permettra de penser I'événement au sein d'une
philosophie de l'absolu, celle que Schelling développera pendant sa période
médiane (1809-1821), et notamment dans I'édifice inachevé des Ages du monde.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

La philosophie de [lidentité et Ia
marginalisation du négatif

Si la période médiane constitue une étape nouvelle dans le parcours philosophique
de Schelling, c’'est dans la mesure ou elle apparait comme I'abandon du systeme de
« l'identité », exposé dans les écrits de la période 1801-1807. Ce systeme est concu
comme l'auto-déploiement du principe d’identité entre subjectivité et objectivite,
c'est-a-dire l'identité des opposés. Cette identité, qui est I'absolu, est éternelle et
immuable, comparable en cela a la substance spinoziste, et le travail du philosophe
consiste a retrouver cette identité absolue au sein de la multiplicité et de la
dispersion qui caractérisent le monde empirique? Il s'agit d'une pensée de la
plénitude ontologique, qui récuse par la méme toute conception de la différence
comme propriété essentielle des choses. La différence, en tant que négation de
Iidentité, n'est que la forme que prend un objet en raison du point de vue selon
lequel il est considéré par le sujet. Schelling dit qu’elle n'est jamais qualitative mais
uniquement quantitative 3. La conséquence de cela est que le systeme de lidentité
n'accorde aucune réalité a la négation. Celle-ci ne peut qu'étre idéale. Dit autrement,
la négation ne reléve pas de l'ontologique mais seulement de I'épistémologique. Elle
permet d'exprimer les différentes manieres selon lesquelles le réel se laisse saisir
par le sujet pensant, mais non la nature de ce réel lui-méme. En 1805, Schelling
écrit: « Le tout est par suite réalité pure, position infinie de positions qui, a leur
tour, sont elles-mémes infinies, sans aucune négation 4. »

Corrélativement, il ne peut pas y avoir de séparation réelle dans 'absolu, puisqu'il
n'y a pas de réalité du négatif. Par conséquent, il ne peut pas y avoir de séparation
effective entre une partie de I'absolu et une autre. Il ne peut donc pas y avoir de
temps dans l'absolu, puisqu’en lui il n'y a pas de différence réelle entre un avant et
un apres.

2

HKA 1, 10, p. 117 ; trad. p. 45 : « C'est la nature de la philosophie que de supprimer complétement toute succession et toute

extériorité, toute différence du temps et en général celle que la simple imagination méle au penser, et en un mot de ne voir dans

les choses que ce par quoi elles expriment la raison absolue, - et non de les voir pour autant qu'elles sont des objets pour la

réflexion se déroulant simplement selon les lois du mécanisme et dans le temps. »

3
4

HKA 1, 10, p. 125 ; trad. p. 57.
HKA 1, 15, p. 112 ; trad. p. 41.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

©

Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Les Recherches philosophiques sur I'essence
de la liberté humaine et les Conférences de
Stuttgart : la réalité du négatif

A partir de 1806, la vitalité devient une caractéristique essentielle de I'absolu.
Schelling écrit: « L'unité divine est de toute éternité une unité vivante®». Cette
vitalité de l'absolu ne cessera d'étre affirmée et intensifiée durant la période
médiane®. Linsistance sur la vitalité revient a nier toute image excessivement
statique de l'absolu; il s'agit donc de prendre en charge le devenir comme
dimension constitutive de l'absoluité. Ainsi, une certaine différenciation interne a
I'absolu est exigée. Bien que ce mouvement d'incorporation de la différence soit
entamé des la période de l'identité, la négativité n'y a pas encore de place claire.

C'est a partir de 1809, dans les Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté
humaine, que viendra au jour cette dimension proprement négative de l'absolu, qui
est la clé pour la compréhension de la vitalité qui le caractérise. Dans ce texte
charniere, Schelling présente pour la premiere fois la vie divine, C'est-a-dire la vie de
I'absolu, comme reposant sur un jeu entre deux instances, le fond (Grund) et
I'existence (Existenz). L'existence de l'absolu n'‘est pas la méme chose que son
fondement; or, comme il ne peut rien y avoir hors de l'absolu, fondement et
existence, dans leur différence radicale, ne pourront étre pensés qu'au sein de
'absolu. Le fond est ce qui fonde I'existence de l'absolu, mais en se distinguant
d'elle, c'est-a-dire en se retirant pour lui laisser la place, en s'éclipsant lorsque
I'existence vient au jour. La condition de possibilité de I'existence absolue est donc
le retrait, la négation de ce a partir de quoi cette existence émerge. C'est ce qui
amene Schelling a utiliser, pour caractériser cette condition négative, la formule
frappante « ce qui, en Dieu lui-méme, n'est pas Lui-méme [das was in Gott selbst nicht
Er Selbst ist]” » (expression du « seul dualisme qui soit légitime » d'aprés I'auteur).
Avec cette formule, on atteint I'expression la plus précise de l'inscription du négatif
au cceur de l'absolu. Reste encore a comprendre ce que cela signifie, en quoi
consiste précisément ce négatif. Qu'est-ce que cette négation ou ce non-étre, cette
anowaolg de Dieu en Dieu, que Schelling nomme Grund en 1809 ? Est-il méme
possible de penser une telle discrépance divine ? Et si elle doit appartenir a Dieu,
c'est-a-dire lui étre inhérente, car « rien ne peut étre en dehors de Dieu® », comment

> HKAI, 16,1, p. 104 ; trad. p. 183.

6 Voir HKA I,17, p. 164 ; trad. p. 181, et SW VIII, p. 199 ; trad. p. 23.
7 HKAI,17, p. 130 trad. p. 145.

8 Ibid.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

n'est-ce pas la une condamnation de I'absoluité a I'auto-contradiction et donc a la
suppression de soi? Ce sont la des questions inévitablement soulevées par
I'inscription du négatif dans I'absolu, seul dualisme acceptable car seule maniere de
penser la dualité, c'est-a-dire seule maniere de ne pas la présupposer . essayer de
comprendre le négatif comme ce qui est hors de 'absolu, c'est poser originairement
deux principes hétérogenes, ce qui n‘est pas une pensée de la dualité, mais une
simple pétition de principe, expression dogmatique de la dualité originaire.
Schelling ne reviendra plus sur cette immanence du négatif dans I'absolu : ce n'est
gu’'en approfondissant le rapport d'inhérence qu'il sera possible de comprendre la
différence, la dualité, et donc la négativité.

Une importance particuliere du concept de non-étre marquera des lors la
philosophie médiane. Des 1810, Schelling attire [l'attention sur la nature
problématique de cette notion et chacune des différentes versions des Ages du
monde consacrera un développement plus ou moins long a ce « véritable Protée ».
Ainsi, les Conférences de Stuttgart déclarent : « Scruter I'essence du non-étant, voila
vraiment la difficulté, la croix de toute philosophie. Eternellement nous étendons la
main vers lui, sans jamais parvenir a le saisir solidement®. » Sans entrer dans le
détail du texte de 1810, retenons un élément qui représente une avanceée
substantielle dans la théorie de la négativité schellingienne - et qui ne manquera
pas de revenir dans les Ages du monde. |l s'agit de la thése de la réalité du négatif.
Schelling cherche désormais a faire droit a I'évidence avec laquelle se présente a
nous, dans I'expérience, la réalité ou effectivité du négatif :

Un non-étant s'impose de bien des maniéres a nous comme quelque chose qui
« est » derechef sous un autre rapport. Qu'est-ce par exemple que la maladie ? Un
état contre la nature ; dans cette mesure méme, donc, un état qui pourrait ne pas
étre et qui cependant est, nulle réalité dans le fond et néanmoins, indéniablement,
une redoutable réalité [eine furchtbare Realitt]'°.

Cette premiére description, en s'appuyant sur I'exemple de la maladie', garde en
son sein le probleme fondamental du non-étant: alors méme qu'il semble devoir
étre dénué de réalité, celui-ci simpose a nous, et méme comme réalité redoutable.
Non seulement il ne peut pas étre ignoré, mais de surcroit il est une chose qui
provoque la peur. Si, idéalement, le non-étant est tel qu'il se dit, c'est-a-dire
dépourvu de consistance, réellement, il se présente a nous comme quelque chose
qui ne saurait se laisser dissoudre entierement dans son propre concept : il oppose

% Hka I, 8 p.100; trad. p. 217. Remarque similaire a propos du néant (Nichts) dans les Recherches, HKA I, 17, p. 142 note V;
trad. p. 158.

10 Hkall, 8, p. 100 ; trad. p. 217.

1 Reprise de HKA |, 17, p. 136 ; trad. p. 152. Le theme du caractére mixte ou indéterminé de la maladie réapparaitra en SW VI,

p. 267 ; trad. p. 119.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

une force de résistance, non seulement en tant gqu'il nous expose a un reste
indissoluble’?, mais aussi en tant qu'il se fait sentir dans la crainte qu'il provoque. Le
non-étant s'impose donc a double titre : premiérement comme un quelque chose
qui demeure incompressible, deuxiemement comme origine dune force de
répulsion. Et pourtant, alors méme qu'il se présente a nous avec I'évidence de ce qui
est redoutable, le non-étant ne peut pas partager une nature commune avec l'étant,
car alors il perdrait sa négativité spécifique. L'exemple de la maladie le montre bien :
quand la maladie est |3, il n'est pas possible d’en faire abstraction, mais on voudrait
pouvoir le faire. La maladie est mais elle n'est pas de maniére analogue a sa
contrepartie positive, c'est-a-dire a la santé. La ou la seconde passe inapercue, la
premiere s'impose avec vigueur. C'est a partir de cette dissymétrie qu'il faut essayer
de saisir la spécificité du négatif, qui ne peut pas étre pensé comme une simple
inversion du positif. L'organisme malade est bien un organisme vivant, mais vivant
une vie non viable, puisque la maladie est précisément l'arrét du fonctionnement
harmonieux des fonctions vitales. C'est la raison pour laquelle les Recherches de
1809 ainsi que la derniére version des Ages du monde qualifient la maladie de « vie
fausse » : il s'agit d'une vie qui n'est pas telle qu'elle devrait étre car la vie malade est
une vie en voie d'auto-suppression, c'est-a-dire une vie mortifére, une vie mourante.

Dans cette mesure, la maladie constitue une image parfaite de I'oxymore qu'est
essentiellement le non-étant : non-étant, il n'est pas un pur rien, mais non-étant il
est une force de négation de ce qui est. Suppression de |'étre en méme temps que
suppression étante, le concept de non-étant semble ouvrir un espace intermédiaire
entre étre et néant, sans pour autant reconduire I'ouverture de I'espace en question
a une déficience de l'activité subjective : il ne s'agit pas d’'un produit de limagination
ou de I'entendement, comme cela pouvait, d'une certaine maniere, étre le cas dans
la philosophie de lidentité. Nous avons ici la base de la nouvelle conception du
négatif, en méme temps que la raison pour laquelle les Ages du monde Iui
donneront le nom mythologique de Protée : il s'agit d'un concept structurellement
marqué d'une instabilité qui n'est pas uniquement le fruit de I'entendement, mais
de la réalité méme qu'il nomme. Et il s'agit bien d'une réalité, c'est-a-dire de quelque
chose qui est présent (C'est ce que I'exemple de la maladie cherche a établir), méme
si la nature de ce «quelque chose » ainsi que son mode de présence restent
partiellement non élucidés (peut-étre méme non élucidables de maniere
pleinement satisfaisante). La these du réalisme du non-étant avec l'instabilité qui le
définit produit néanmoins un écart substantiel par rapport a la période de l'identité.
C'est & partir de cette thése que les Ages du monde déploieront I'édifice du « systéme
des temps ».

12 ce que Schelling appellera un peu plus loin « cet inéliminable que nul menstruum ne saurait dissoudre » (HKAll, 8, p. 110;
trad. p. 221).

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Les Ages du monde : activité du négatif et
avenement de I'absolu

L'étre du non-étant: élucidation dialectique
d’'un concept polymorphe

Dés la premiére version des Ages du monde, Schelling consacre un développement
au concept de non-étant dans I'analyse, tantot narrative tantot dialectique, qu'il fait
de l'absolu et de son origine'®. Ce développement apparait donc comme
absolument nécessaire dans la progression de la méditation schellingienne, il
constitue une exigence interne. Il répond aussi a une exigence externe, car le non-
étant aurait été source et objet de confusion a travers l'histoire de la philosophie.
Schelling n'a de cesse de rappeler cette difficulté propre au concept qui, a partir de
la deuxiéme version, lui vaut l'appellation mythologique de Protée'. Si cette image
dit quelque chose, c'est précisément ce que I'exemple de la maladie nous donnait a
intuitionner, a savoir la nature oxymorique du non-étant : au moment méme ou l'on
pense avoir saisi cette chose elle se transforme en son autre, échappant par la
méme a la prise qu’'on pensait avoir sur elle. Le non-étant semble étre insaisissable
car auto-contradictoire. Or, linsaisissabilité du concept est due a un défaut
méthodologique :

Il est aisé de remarquer que la principale infirmité de toute la philosophie récente
réside dans I'absence de concepts médians, ce qui fait par exemple que tout ce qui
n'est pas étant passe pour n'étre rien, que tout ce qui n'est pas spirituel au sens
éminent passe pour matériel au sens le plus grossier du terme, que ce qui n'est

pas libre au sens moral passe pour mécanique et ce qui n‘est pas doué

d'intelligence pour dépourvu de sens’>.

Si la pensée peine a saisir le concept de non-étant, ce n'est pas parce que celui-ci est
essentiellement insaisissable, mais parce gqu'elle se le rend elle-méme tel a travers
son fonctionnement binaire. Selon Schelling, la philosophie récente est marquée
par un mode de pensée oppositionnel, qui se rend aveugle a 'espace ouvert par les
termes de l'opposition. C'est donc uniquement pour la pensée binaire que la nature
protéiforme du non-étant représente une impossibilité de droit. Et c'est a cette
erreur que Schelling cherche a mettre fin en s'engageant dans l'analyse du concept

13 sur le traitement du non-étant dans les Ages du monde, voir Asmuth, 2014.
14 voir Schréter, p. 20, 140 et 231 ; trad. p. 32, 166 et 269-270, et SW VIII, p. 221 ; trad. p. 54-55.

15 swill, p. 286 ; trad. p. 145.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

intermédiaire de non-étant, ou, dit encore autrement, |' « explicitation dialectique
des concepts d'étant et de non-étant'® ». Cette explicitation se place entierement
sous le patronage de Platon, non seulement parce qu'elle est qualifiée de
dialectique, mais surtout parce qu'elle ne prétend pas établir autre chose que ce
que le Sophiste avait déja montré a propos du non-étant, a savoir « qu'il est quelque
chose de nécessaire et que, faute de considérer les choses ainsi, rien ne permet
plus de distinguer la certitude du doute, ni la vérité de I'erreur?’’. » Le ressort central
de l'explicitation réside dans la distinction entre néant (Nichts) et non-étant
(Nichtseyende), qui correspond a la différence classique entre un absolument non-
étant (oOk 6v) et un relativement non-étant (un 6v), et que la version de 1815 des
Ages du monde clarifie davantage en passant par la distinction faite par Plutarque
entre le non-étre (un elvay) et I'étre non-étant (un dv elvat)'®. La négation ne traduit
pas nécessairement la pure absence, le simple néant, c'est-a-dire le vide, le nul et
non avenu, mais au contraire elle permet d'indiquer un mode de déploiement de I'étre
lui-méme selon lequel I'étre est en tant que non-étant, c'est-a-dire qu'il est dans la
mesure précise ou il n'est pas. Il faudrait aller plus loin encore : non seulement le
non-étant est un mode selon lequel I'étre se déploie, mais il peut méme se
présenter comme la raison d'étre de |'étre tel qu'il est pris dans cette disposition :
I'étre non-étant est une possibilité ontologique de I'étre, mais il est aussi la condition
de possibilité d'un certain déploiement de I'étre, c'est-a-dire qu'il peut se manifester
comme le fondement de I'étre pris dans son effectivité. L'étre peut étre en tant que
non-étant, mais il peut aussi plus radicalement encore, étre parce que non-étant. La
non-étantité de l'étre, c'est-a-dire son mode de déploiement négatif, pourra étre
prise comme sa condition sine qua non, c'est-a-dire comme une négation fondatrice,
négativité qui est le fondement sur lequel le déploiement de I'étre se produit.

Poursuivant cette réflexion, il convient donc de complexifier les distinctions au sein
du négatif. Premierement, le non-étant n'‘est pas la méme chose que le néant;
jusqu'ici, Schelling ne fait que reprendre le résultat du Sophiste tel que résumé par
Plutarque. Deuxiemement, le non-étant est une modalité d’étre de I'étre lui-méme.
Or cela signifie que le non-étant n'est pas uniquement la «limite externe » d'un
étant donné (il ne s'agit pas ici d'une réélaboration de l'idée que toute détermination
est une négation). Certes le non-étant peut étre I'expression de cette limite, mais ce
n‘est pas sa seule signification; peut-étre n'est-elle méme pas sa signification
fondamentale. En tant que mode de déploiement de I|'étre, il est doté d'une

16 Schréter, p. 143 ; trad. p. 168.

17 swviil, p. 222 ; trad. p. 56.

8w VIII, p. 221 ; trad. p. 55. Le passage de Plutarque est sans doute celui du Contre Colotés, 1115d : « Or, selon l'opinion de
Platon, il y a une merveilleuse différence entre le non-étre [t0 ur elval] et I'étre non-étant [To ur dv ival] ; le premier, en effet,
fait entendre une abolition de toute substance [&vaipeowv obolag taonc], le second une altérité entre le participé et le participant
[EtepdTnTa tod peBektod kal tod petéxovtog]. » (Plutarque, 2024, p. 50, traduction modifiée).

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

positivité, d'une consistance, d'une réalité propre. Comme le dit le texte de 1815, « le
non-étant n'est pas simplement un étant relativement a autre chose
(objectivement), mais il est un étant en soi (subjectivement)'. » Cela veut dire que la
négativité qui est ici attribuée au non-étant ne lui est pas simplement attribuée par
un entendement qui le contemple de I'extérieur et le situe par rapport a et a partir
des autres étants. Elle est un attribut qui lui appartient en propre, qui doit donc étre
pensé non pas seulement a partir de la relativité qui définit son lien aux autres
étants, mais aussi a partir de I'étant qu'il est en soi, c'est-a-dire de sa propre
subjectivité, de son ipséité, et de la réalité qui lui revient en partage, des lors qu'il
est, au méme titre que toute autre chose, un mode de déploiement de I'étre. Par
conséquent, deux pas décisifs ont été accomplis en vue de la thématisation du
concept intermédiaire de non-étant: 1) le non-étant n'est pas le rien; 2) le non-
étant n'est pas I'expression d'une simple relativité, consignée de maniere objective
par une instance tierce (I'entendement qui regarderait les étants de l'extérieur).
Autrement dit, et de maniere positive : 1) le non-étant est quelque chose, ou, plus
rigoureusement encore, le non-étant est; 2) le non-étant dit quelque chose de
I'étant qu'il est, et non seulement de son rapport aux autres étants. Ce deuxieme
point, qui est le point capital, peut encore étre explicité de la maniere suivante : la
négativité du non-étant, comme dit le texte de 1815, n'est pas seulement objective,
mais aussi subjective, ce qui veut dire qu'elle ne s'ajoute pas a I'étant de maniere
externe, mais qu'elle lui appartient de maniere inhérente. Par extension, elle n'est
pas subie, elle n'est pas quelque chose qui daffecte I'étant de l'extérieur, mais elle agit
en lui.

Schelling parvient ainsi a établir la these d'une double positivité du négatif : d'une
part, le non-étant est bien quelque chose, il est donc réel (C'est 'acquis des Recherches
et des Conférences de Stuttgart) ; d'autre part, la négativité du non-étant n'est pas la
simple traduction d'un point de vue pris sur la totalité de I'étant, mais bien une force
agissante & méme l'étant. A partir de cette base, nous sommes désormais en
mesure de comprendre, du moins partiellement, comment les Ages du monde
donnent a voir la naissance de labsolu a méme [labsolu, et avec elle
I'événementialité principielle qui le définit.

Eternité et commencement: du néant a la
négation originaire

Le but de la premiére partie de chacune des versions des Ages du monde est
d'expliquer la naissance de I'absolu, puisque celui-ci est désormais caractérisé par sa

19 swill, p. 222 ; trad. p. 56.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

vitalité. L'élucidation du concept de non-étant est la condition de possibilité de cette
explication car

sans contradiction il n'y aurait aucune vie, aucun mouvement, aucun progres, mais
une mortelle léthargie de toutes les forces. Seule la contradiction pousse, voire

contraint a agir. La contradiction est donc proprement le poison de toute vie, et

tout mouvement vital n'est rien d'autre que la tentative de surmonter ce poison?°.

La vitalité est fonction de l'activité négative qui se trouve au fondement de cette
contradiction vivifiante, puisque la vie est essentiellement la victoire remportée sur
la puissance négative, c'est-a-dire qu’elle est affirmation d'une puissance plus haute
qui s'éleve a partir de la puissance qui lui est inférieure (car vaincue), qui en
constitue donc, pour cette raison précise, le piédestal?'. La question initiale sera des
lors celle de savoir comment émerge cette contradiction, c'est-a-dire comment se
produit le commencement de la vie de I'absolu, comment advient la force active
gu'est la négation, puisque «c'est seulement dans la négation que réside le
commencement?? ». L'objectif poursuivi inlassablement est celui de rendre compte
de cette négation inchoative. La premiere version tente de produire la narration de
cette inchoation de I'absolu, description des « palpitations d'une nature lors de ses
premiers commencements?®», et les versions ultérieures chercheront a
conceptualiser cette narration, en élucidant dialectiquement les moments qui la
constituent. La visée reste la méme : parvenir a dire, d'une maniére aussi précise
qgue possible, l'inchoativité qui définit la négativité du commencement, négativité
qui est présente des 1811 mais qui est thématisée de facon encore plus explicite a
partir de 1813%4,

L'absolu est compris par Schelling, a partir de 1809, comme volonté. Dans son état
primitif, cette volonté ne peut pas étre volonté de quelque chose, car tout est
encore indifférencié en elle. C'est précisément le passage de l'absence de différence
a la différence effective qui doit étre pensé. En tant que volonté qui n'a pas d'objet,
la volonté premiére ne peut étre qu'une volonté de rien, volonté qui ne veut rien en
particulier, der Wille der nichts will. Cela ne veut pas dire pour autant qu’elle est elle-
méme un rien, un pur et simple néant. Elle est volonté qui ne veut rien en tant
gu'elle est au-dela de I'étre, indifférence supra-divine dit Schelling. Il se rattache

20 schreter, p. 123 ; trad. p. 148. Méme idée en SW VIII, p. 219 ; trad. p. 51.

21 Aussi, dans la vision du prophéte telle que Raphaél I'a représentée, I'Eternel apparait-il porté non pas par le néant mais bien

par des figures animales vivantes. De maniére non moins grandiose, I'artiste grec a sculpté 'extrémité que peuvent atteindre les
destins humains - la mort des enfants de Niobé au pied du tréne sur lequel siége son Zeus olympien ; il a méme été jusqu’a doter
d'une puissante vitalité /e piédestal du dieu en y représentant des combats d'amazones. » (Schréter, p. 21 ; trad. p. 33-34, nous
soulignons).

22 Schréter, p. 138 ; trad. p. 163.

23 Schréter, p. 17 ; trad. p. 29.

24 Comme I'écrit M.-C. Challiol-Gillet, « ce qui, en 1811, était concentration, contraction, limitation, par la méme certes négation,
est d'abord et essentiellement, en 1813, négation. » (Challiol-Gillet, 1998, p. 200).

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

ainsi, a travers une référence a Angelus Silesius?, a la tradition néoplatonicienne
qui, depuis Plotin, distingue deux formes de non-étre, l'un inférieur, l'autre
supérieur. Le premier est celui qui se situe en-deca de I'étre, le second celui qui se
trouve au-dela de I'étre?®. C'est a cette seconde forme de néant que correspond la
volonté qui ne veut rien dont parlent les Ages du monde, puisqu'elle n'est pas
'absence de détermination, mais plutdét lindépendance eu égard a toute
détermination?’. Or, en tant que telle, cette volonté éternelle est toujours identique
a soi, C'est-a-dire dépourvue de tout conflit. D'ou linterrogation: «comment
quelque chose pourrait-il sortir de ce qui n'agit pas vers I'extérieur et n'est pas non
plus en soi-méme quelque chose 728 »

La volonté qui ne veut rien, dont I'éternité est un autre nom, est au-dela de I'étre,
mais elle n‘est pas vide, elle est au contraire totalité?® indifférente aussi bien
gu'indifférence totale. En tant que telle, elle est marquée par une forme de
plénitude ontologique mais qui ne se manifeste pas encore explicitement: il y a
bien quelque chose dans I'éternité (non seulement quelque chose, mais toute chose, a
strictement parler) mais qui ne s'est pas encore posé en tant que tel. Il y a quelque
chose qui n'a pas encore d'étre effectif - Schelling parle de « ce qui est Quelque
Chose sans I'étre encore effectivement3 ». La plénitude ontologique est Ia, mais non
pas en acte. Elle est encore dans une sorte d'état de latence, un état intermédiaire
entre étre et néant (a condition que nous pensions ici le néant comme au-dela de
I'étre). Dans cette mesure, il n'y a pas encore de détermination effective au sein de
I'éternité, mais il y a un potentiel de détermination. C'est dans ce potentiel que
s'ancre I'amorce de scission, c'est-a-dire de négation, interne a l'absolu. Schelling
utilise limage de l'aimant pour essayer de rendre visible, par analogie, cet état de
latence initial :

De méme que nous pouvons nous représenter que les péles opposés d'un aimant
se trouvent dans une constante et inconsciente nostalgie en vertu de laquelle ils
s'efforcent de se rejoindre et s'empareraient avec avidité du premier moyen venu
pour s'atteindre mutuellement, nous pouvons, de méme, nous représenter les
éternels opposés, quoiqu’ils ne se reconnaissent pas, dans une inconsciente
aspiration et convoitise mutuelle, qui pourtant ne se transforme en action ni en
mouvement3',

25 Au concept de sur-déité (Uber-Gottheit), voir Angelus Silesius, 1994 1, 15.

26 \ioir Lavaud, 2006, p. 120.

27 Cest-a-dire qu'elle est liberté : « Liberté - tel est donc le concept affirmatif de I'éternité » (Schréter, p. 14 ; trad. p. 26). Il ne

s'agit pas d'un défaut de détermination, mais plutot de l'indifférence face a la détermination, possibilité de rester inaffecté par
une détermination quelconque.

28 Schréter, p. 135; trad. p. 159.

29

30

« L'éternité, par quoi nous comprenons la totalité » (Schroter, p. 135 ; trad. p. 160).
Schréter, p. 136 ; trad. p. 161.

3T bid.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

La potentialité qui caractérise I'état des déterminations dans [I'éternité est
comparable a la tension réciproque qui se déploie entre les pbles de l'aimant.
Derriere I'absence apparente de mouvement git en réalité l'activité d'une puissance,
donc l'effectivité d'une potentialité en tant que telle, que Schelling va décrire de la
maniere suivante :

C'est une quéte silencieuse et tout a fait inconsciente, ol I'Etre reste en soi-méme,
et ce d'autant plus intimement, de facon d'autant plus profonde et inconsciente
qu'il y a en lui de plénitude. Si nous avons pu dire de la volonté au repos gu'elle

vient en premier, nous pouvons dire qu'une paisible et inconsciente quéte de soi
vient en second®?,

Le trait essentiel de I'état de latence est la tension qui le constitue, c'est-a-dire sa
tendance vers quelque chose qu'il n'est donc pas d'emblée. La version de 1811
insiste sur cette contraction premiére33, Dans ses brouillons, Schelling parle, de
facon évocatrice, de «la fringale qui n'agit pas et méme d'une certaine fagon n'est
rien, et qui pourtant est le pire tourment3 ». Les versions ultérieures perdent
I'aspect métaphorique pour en retenir ce qui en constitue I'essence, a savoir l'idée
d’'une négation survenant @ méme l'éternité, c'est-a-dire a méme la volonté qui ne
veut rien.

En effet, dans le jeu de la potentialité, de la tension, qui indique en creux ce qui lui
manque, c'est-a-dire ce vers quoi elle est tendue, s'engendre une deuxieme volonté,
que Schelling appelle « volonté éternelle », et qui s'ajoute a la volonté premiére qui
était volonté de rien, indifférence pure, ou encore liberté radicale. Or, bien que cette
volonté de rien soit la en premier, c'est en réalité la seconde volonté qui est la
premiere volonté au sens fort. La volonté premiere est une indifférence. La volonté
seconde est une volonté de, une tendance vers ce qu'elle veut. Elle est une volonté
en tant qu'elle ne posséde pas encore son objet, elle n'a pas ce qu'elle veut. Avec elle
s'introduit donc dans l'absolu une négation active: il s'agit du ne-pas-avoir qui
définit la volonté en tant qu’elle n'est pas en possession de ce qu'elle veut. Or quel
est cet objet ? Que veut cette volonté engendrée ? Elle ne peut vouloir que ce qu'elle
ne possede pas. Et ce dont elle n'est pas possesseur, c'est sa propre origine, c'est-a-
dire I'éternité dans laquelle elle a été engendrée, éternité qui est la volonté
premiere, volonté qui ne veut rien. La volonté engendrée est volonté éternelle non
seulement au sens ou elle est engendrée dans I'éternité, mais aussi au sens ou elle
veut ['éternité.

32
33

Schréter, p. 137 ; trad. p. 161-162.

« Tout développement présuppose un enveloppement. [...] C'est dans la concentration que réside le commencement. Tout
étre est contraction et la force fondamentale de resserrement est la force proprement originelle qui constitue la force radicale de
la nature. » (Schroter, p. 23-24 ; trad. p. 37). Sur le theme de la contraction, voir Habermas, 1975, p. 198-207.

. Schroter, p. 216 ; trad. p. 253.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Son engendrement est une négation en un sens double. 1) Elle est une négation de
la pure sérénité qui caractérisait I'éternité, ou volonté qui ne veut rien. Désormais, il
n'y a plus uniquement ce qui est au-dela de I'étre, il y a également ce qui recherche
cet au-dela de I'étre. Elle est donc négation, au sens de la cessation, en tant qu'elle
perturbe le calme mortifere de I'éternité. 2) Elle est une négation au sens de la
négation active qui est un acte de position de quelque chose comme non-étant. Ce
non-étant correspond a ce qu'elle n'a pas, donc a ce qu'elle veut. Et dans cette
position de son objet comme n'étant pas la, elle rend manifeste cet objet comme
quelque chose de voulu, et par extension comme quelque chose de déterminé. Or
son objet est I'éternité elle-méme. La volonté qui veut I'éternité pose donc cette
méme éternité comme quelque chose de déterminé, elle l'arrache a son
indifférence premiere. Le véritable commencement n’intervient qu'avec l'apparition
de cette seconde volonté parce que c'est grace a elle que la volonté premiere se
révele comme quelque chose de défini et non pas comme pure et simple
indistinction. Celle-ci peut étre plus originaire dans l'absolu, sa manifestation est
cependant conditionnée par I'émergence de cette seconde volonté qui constitue la
premiere volonté comme objet voulu. En termes hégéliens, on pourrait dire que
I'éternité est premiere en soi, mais que la volonté éternelle est premiere pour soi, et
que ce n'est qu'avec lirruption du pour soi que lI'en soi se manifeste lui-méme en
tant que tel.

Par conséquent, s'il y a commencement, c'est qu'il y a négation. Négation au sens
actif d'une puissance qui met fin a l'ataraxie originaire. Cette activité de négation,
qui définit la volonté éternelle, est ce que Schelling appelle nature. Nous avons vu
plus haut qu’'en définissant la volonté premiére comme étant au-dela de ['étre,
Schelling rejoignait la tradition néoplatonicienne et sa théorie des deux non-étre qui
constituent les deux extrémités d'une négativité verticale ou hiérarchique. Cette
connexion entre Schelling et le néoplatonisme ne doit pas nous égarer, car
contrairement a cette tradition, Schelling ne pense pas la hiérarchie des étres
comme un rapport de procession ou d'émanation, le degré inférieur étant le point le
plus éloigné de la suréminence principielle. Le degré le plus bas, c'est-a-dire celui de
la naturalité et de la matérialité, n'est pas le plus faible ontologiquement; au
contraire, il constitue le fondement de I'édifice entier. Si Schelling reconnait une
forme de négativité a la matiere, c'est au sens de cette négation active que nous
avons vue faire irruption avec I'engendrement de la volonté éternelle :

Quant a nous, qui suivons la direction opposée [a celle des néoplatoniciens], nous
affirmons nous aussi l'existence de quelque chose de tout a fait extréme au-
dessous de quoi rien n'est ; mais ce n'est pas pour nous quelque chose d'ultime ni
une émanation, c'est au contraire quelque chose de premier ou tout a son début, non
pas un simple manque, une privation presque totale de réalité, mais au contraire

une négation active 3°.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Cette négativité originaire est le fondement sur lequel repose tout le
développement ultérieur de l'absolu, c'est-a-dire de la réalité dans son entier. La
nature, dans sa matérialité la plus pure, est ce qu'il y a de plus bas dans I'absolu.
Mais cette bassesse ne doit pas étre entendue dans un sens moral: il n'y a nul
mépris pour la bassesse, mais bien plutdt la reconnaissance de sa nécessité
impérieuse. Si la nature est basse, c'est en ce sens qu'elle est ce qui git sous le reste,
C'est-a-dire ce qui git au fondement de la totalité, et qui lui permet des lors de
s'ériger sur elle. La nature est basse, non pas parce qu'elle est sans dignité et
consistance, mais parce qu'elle est la base de toute dignité et consistance. Or elle
joue un tel réle fondamental ou fondateur dans la mesure précise ou elle est
activité constante de négation :

Il est banal d’entendre dire que la nature se dérobe au regard et cache ses
mysteres ; c'est contre son gré et sous la contrainte d'une puissance supérieure
gu'elle laisse surgir tout ce qui advient du retrait originel [urspriinglichen
Verborgenheit]. C'est par développement seulement que tout voit le jour, sous la

constante contradiction dune force d'enveloppement, d'inclusion, de

refoulement3°,

La triple signification de I'événement
dégagée a partir de la thématisation
schellingienne de la négativité originaire

Nous pouvons a présent retrouver le fil conducteur de I'événement. Si I'événement
nécessite bien l'articulation de l'unité et de la scission, de la continuité et de la
rupture, nous avons désormais atteint le point ou cette articulation est mise en
lumiere au sein méme de l'absolu. L'émergence de la volonté éternelle dans
I'éternité marque précisément le moment ou l'unité indifférente de I'essence supra-
divine se scinde. Cette scission est en méme temps l'arrachement de cette essence
de son indifférence premiere. Nous avons la un double événement: d'une part,
I'événement qui correspond a lirruption de la dualité dans l'unité, d'autre part,
I'événement de la révélation de cette unité comme unité voulue. L'émergence de la
volonté éternelle correspond ainsi a I'événement par excellence, commencement au
sens emphatique, puisqu’elle manifeste une tension présente, qui cherche devant
elle ce qu'elle a laissé derriere : elle cherche l'unité passée, précisément parce que
celle-ci est passée, c'est-a-dire a jamais laissée dans la dimension de ce qui n'est

35 Schréter, p. 230 ; trad. p. 269 (nous soulignons).

36 Schroter, p. 231 ; trad. p. 269.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

plus et ne pourra plus étre. La véritable projection dans le futur n'est possible qu'a
partir d'un abandon radical du passé. Et le moment de I'émergence de la volonté
éternelle, en tant que commencement véritable parce que négation active et
originaire, c'est-a-dire en tant gqu'inchoativité authentique, décrit précisément cet
abandon de l'indifférence premiere qui rend possible le projet de sa découverte a
venir. La scission dans l'absolu est ce qui permet a la dimension présente de se
fonder sur I'écrasement de la dimension passée, fondation qui renferme le passé
sur lui-méme, et par la le confirme comme véritable passé, en méme temps qu'elle
fonde la possibilité d'une dimension a venir qui recoit son sens a partir de la béance
gue la séparation d'avec le passé a laissée ouverte au sein du présent.

Cette scission dans l'absolu, qui est aussi commencement de l'absolu, permet donc
de penser I'événementialité sous un triple aspect :

T en tant qu'événement dans l'absolu, c'est-a-dire comme émergence de la
volonté éternelle dans la volonté qui ne veut rien (ce qui en Dieu n'est pas Dieu
lui-méme, selon la formule des Recherches). L'événement porte en lui la clbture,
I'achévement, de ce qui précede I'événement.

"En tant qu'événement de l'absolu, c'est-a-dire avenement de l'absolu a soi,
dans la mesure ou celui-ci se manifeste a travers et dans l'actualisation de son
inadéquation a soi. L'événement se présente bien comme ouverture et
manifestation.

" En tant qu'événement de la possibilité de toute événementialité comme telle,
puisqu’avec la séparation des deux volontés s'installe la dynamique de la force
de négation active et de la possibilité de son surpassement, c'est-a-dire la
dynamique du retrait et de la sortie hors du retrait, qui est au fondement de
tout événement futur. L'événement se définit donc aussi comme inauguration,
fondation, d'une nouvelle série. Dans ce troisieme sens, la scission dans
I'absolu se présente comme l'actualisation de la puissance événementielle en
tant que telle. Partant, elle est ce qu'on pourrait appeler I'événement de
I'événement, événement originaire en tant que commencement ou origine de
tout autre événement possible.

Si la philosophie, dans les Ages du monde, peut recevoir le nom d'histoire 37 selon
Schelling, c'est précisément parce que son objet n‘est plus un absolu s'auto-
exposant, mais un absolu qui commence, un absolu qui advient (méme si ce
commencement se fait dans ['éternité), cest-a-dire un absolu qui est,
fondamentalement, événement. Cest ce qui justifie la tentative de retracer la
géneéalogie de I'absolu, a partir de laquelle il serait possible d'en raconter la genése.

37 Schroter, p. 111 ; trad. p. 133.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Ce que la lecture des fragments de ce livre inachevé permet de constater, c'est que
la réorientation schellingienne, d'une philosophie qui insiste sur la synchronicité de
I'absolu, vers une philosophie de l'absolu radicalement diachronique, est bien
corrélée a un approfondissement et enrichissement de la conceptualisation de la
négativité. Au méme moment, Hegel élabore sa Science de la logique, en poursuivant
la thématisation de son propre concept de négativité, tel qu'il I'avait exposé dans la
Préface de la Phénoménologie de l'esprit. Il peut sembler curieux, et en méme temps
hautement significatif, que ce soit précisément le point sur lequel portait la critique
hégélienne de Schelling qui a servi a ce dernier de levier pour déployer une pensée
de la négativité tout autre, et pourtant étroitement liée a celle de Hegel. Cest a
partir de cette autre pensée de la négativité que Schelling a pu retrouver
spéculativement le trait premier et essentiel de tout événement : son inchoativité.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

BIBLIOGRAPHIE

Asmuth Christoph, « Néant et négation dans la théorie schellingienne de la fondation », trad.
Charles Théret, dans Gilles Marmasse et Alexander Schnell (dir.), Comment fonder la philosophie ?,
Paris, CNRS, 2014, p. 227-242.

Angelus Silesius, Le Pélerin chérubinique, trad. Camille Jordens, Paris, Cerf, 1994.
Challiol-Gillet Marie-Christine, Schelling, une philosophie de I'extase, Paris, PUF, 1998.

Habermas Jurgen, « Idéalisme dialectique et passage au matérialisme : conséquences de l'idée
schellingienne d'une contraction divine pour la philosophie de I'histoire », Théorie et pratique, |, trad.
Gérard Raulet, Paris, Payot, 1975, p. 187-235.

Plutarque, Euvres morales, tome XV, 3¢ partie, traités 73-75, trad. Jacques Boulogne, Paris, Les Belles
Lettres, 2024.

Lavaud Laurent, « Plotin », dans Jerdme Laurent et Claude Romano (dir.), Le Néant. Contribution &
I'histoire du non-étre dans la philosophie occidentale, Paris, PUF, 2006, p. 119-123.

Schelling Friedrich Wilhelm Joseph, Darstellung meines Systems der Philosophie, in Historisch-kritische
Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band
I, 10, hg. M. Durner, Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2009 [= HKA |, 10] ; Exposition de mon systéme de
la philosophie, trad. Emmanuel Cattin, Paris, Vrin, 2000.

Schelling, Aphorismen tiber die Naturphilosophie, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der
Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band I, 15, hg. I. Radrizzani,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2019 [= HKA |, 15]; Aphorismes sur la philosophie de la nature,

trad. Jean-Francois Courtine et Emmanuel Martineau dans GEuvres métaphysiques (1805-1821), Paris,
Gallimard, 1980.

Schelling, Darlegung des wahren Verhdltnisses der Naturphilosophie zu der verbesserten Fichte'schen
Lehre, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Band |, 16,1, hg. |. Radrizzani, Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2022 [= HKA |,
16,11; Présentation du véritable rapport de la philosophie de la nature fichtéenne améliorée. Ecrit pour
expliciter la premiére, trad. Patrick Cerutti dans Sur l'essence du savant et la philosophie de la nature
(1805-1806), Paris, Vrin, 2021.

Schelling, Philosophische Untersuchungen tiber das Wesen der menschlichen Freyheit, in Historisch-
kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Band |, 17, hg. C. Binkelmann, T. Buccheim, T. Frisch, V. Muller-Lineschloss,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2018 [= HKA |, 171 ; Recherches philosophiques sur I'essence de la
liberté humaine et les sujets qui s’y rattachent, trad. Jean-Francois Courtine et Emmanuel Martineau
dans GEuvres métaphysiques (1805-1821), Paris, Gallimard, 1980.

Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen, in Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-
Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band Il, 8, hg. V. Muller-Lineschloss,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 2017 [= HKA II, 81 ; Conférences de Stuttgart, trad. Jean-

Francois Courtine et Emmanuel Martineau dans Euvres métaphysiques (1805-1821), Paris, Gallimard,
1980.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Evénement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)

Schelling, Die Weltalter. Fragmente in den Urfassungen von 1811 und 1813, hg. Manfred Schréter,
Miinchen, Biederstein u. Leibniz, 1946 [= Schréter] ; Les Ages du monde. Fragments (dans les premiéres
versions de 1811 et 1813 éditées par Manfred Schréter), trad. Pascal David, Paris, PUF, 1992.

Schelling, Die Weltalter, in Sdmmtliche Werke, Band 8, hg. K. F. A. Schelling, Stuttgart/Augsburg, Cotta,
1860 [=SW VIII]; Les f\ges du monde, trad. Patrick Cerutti, Paris, Vrin, 2012.

PLAN

+ La philosophie de l'identité et la marginalisation du négatif
+ Les Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine et les Conférences de
Stuttgart : la réalité du négatif
« Les Ages du monde : activité du négatif et avénement de I'absolu
o L'étre du non-étant : élucidation dialectique d'un concept polymorphe
o Eternité et commencement : du néant & la négation originaire
+ La triple signification de I'événement dégagée a partir de la thématisation schellingienne de la
négativité originaire

AUTEUR

Orion Chatziargyros
Voir ses autres contributions
ENS-PSL, Pays Germaniques UMR 8547, orion.chatziargyros@ens.psl.eu

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Chatziargyros+Orion
mailto:orion.chatziargyros@ens.psl.eu

	Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)
	Event and negativity in Schelling’s middle period philosophy (1809-1815)
	Orion Chatziargyros

	Événement et négativité dans la philosophie médiane de Schelling (1809-1815)
	Event and negativity in Schelling’s middle period philosophy (1809-1815)
	Orion Chatziargyros



	La philosophie de l’identité et la marginalisation du négatif
	Les Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine et les Conférences de Stuttgart : la réalité du négatif
	Les Âges du monde : activité du négatif et avènement de l’absolu
	L’être du non-étant : élucidation dialectique d’un concept polymorphe
	Éternité et commencement : du néant à la négation originaire

	La triple signification de l’événement dégagée à partir de la thématisation schellingienne de la négativité originaire
	BIBLIOGRAPHIE
	PLAN
	AUTEUR


