fabul a Fabula / Les Colloques
Les Colloques .y
Sur I'événement

La dialectique hégélienne peut-elle penser
'evénement ?

Can the Hegelian Dialectic Think the Event?

Ferdinand Perot

Pour citer cet article

Ferdinand Perot, « La dialectique hégélienne peut-elle penser
I'événement ? », Fabula / Les colloques, « Sur I'événement », URL :
https://www.fabula.org/colloques/document15764.php, article
mis en ligne le 10 Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement
5

Can the Hegelian Dialectic Think the Event?

Ferdinand Perot

L'événement semble étre un défi pour la pensée, car il désigne ce qui transcende le
cadre de toute prévision possible. Est prévisible ce qui peut étre déduit selon une loi
du devenir, ce qui donc s'insére dans un ordre fixe de développement. A I'opposé,
un événement est ce qui vient rompre cet ordre du devenir, au sens ou il
reconfigure les coordonnées du prévisible et de I'imprévisible. L'événement est donc
toujours aveénement d’'un ordre nouveau, il est ce qui casse l'ordre du temps ou du
devenir, ce qui brise le régime de prédictibilité présent pour en instaurer un
nouveau. Face a I'événement, deux options philosophiques sont dés lors possibles :
ou bien I'événement se révele étre en réalité pensable et rationalisable, et alors il
n'‘est plus un pur événement ; ou bien I'événement est un véritable événement,
irréductible a tout cadre de prévision rationnel, et nous ne pouvons alors que
I'attendre ou l'espérer, dans une posture messianique d’humilité face a une
puissance historique qui transcendera nécessairement notre pouvoir de
compréhension et de calcul. Ces deux attitudes traduisent en fait deux postures
concernant les rapports de la pensée au réel : tandis que l'attitude rationaliste
noétise le réel, réduit I'étant au pensable, et donc nie I'événement, l'attitude
messianique traduit une stupeur de la pensée ou de la raison face a
I'événementialité, face a ce qui s'annonce sur le mode de la pure présence thétique
de ce qui arrive.

La thése que je défendrai dans cet article est que la dialectique hégélienne présente
une maniere de sortir de cette alternative. Mon but sera de montrer en quoi le
mode de pensée dialectique désigne précisément une maniéere de rationaliser
I'événement qui n'en annule pas le caractére événementiel, mais fait de la
contingence de I'événement une dimension méme de la rationalité. Ni réduction de
I'étre a l'unité d'un principe de compréhension, ni stupeur de la pensée face a une
facticité insurpassable, la rationalité dialectique désigne une maniére de penser
rationnellement la contingence et le caractére transformateur, voire créateur de
I'événement.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

Je commencerai par présenter les grandes lignes de I'idéalisme hégélien (1). A partir
de la, je montrerai en quoi cet idéalisme implique nécessairement d'étre présenté
selon un procédé que Hegel appelle la dialectique : il s'agira, autrement dit,
d’expliquer la connexion intime, chez Hegel, entre le contenu et la forme, entre son
systeme et sa méthode, ce que je ferai en présentant ce que je vais appeler
« I'aporie de la dialectique » (Il). Jeffectuerai enfin le méme trajet, mais en sens
inverse, en montrant que pour résoudre l'aporie de la dialectique, il faut faire de la
dialectique une authentique pensée de I'événement (IIl)".

l. L'idéalisme hégélien.

La theése centrale de lidéalisme hégélien, que je présenterai ici de maniere
succincte, est un holisme ontologique radical. L'idée de Hegel est extrémement
simple : elle consiste a dire que toute chose n'est ce qu'elle est, n'est déterminée
comme étant telle ou telle, qu'en vertu des relations négatives et contrastives
gu'elle entretient aux autres choses, car pour Hegel la détermination d'une chose
n‘est intelligible que comme négation?. L'idée est que toute chose est toujours déja
déterminée et individuée par ses relations négatives a ce qui I'entoure, a toutes les
autres entités déterminées qu'elle n'‘est pas, et qui sont donc impliquées
essentiellement dans ce qu'elle est positivement. La détermination d'une chose est
donc a la fois relationnelle et négative, car elle n‘'exprime ce que la chose est qu'au
moyen du détour discursif par ce qu'elle n'est pas :

Un étre déterminé, un [&tre] fini, est un [étre] tel qu'il se rapporte a [un] autre ;
c'est un contenu qui se tient dans la relation de la nécessité avec un autre
contenu, avec le monde entier. Eu égard a la connexion du tout en sa
détermination réciproque, la métaphysique pouvait affirmer [...] que si un grain de
poussiére pouvait étre détruit, tout l'univers s'écroulerait. » (SL /, 71 ; W5, 87).

Ce qui constitue les entités finies dans leurs identités respectives, c'est donc le
réseau de relations négatives, contrastives, qui les font s'opposer les unes aux
autres : la relation a l'autre, son « étre-pour-un-autre » constitue l'identité de la
chose, son « étre-en-soi ». Cette these, Hegel I'appelle la thése de « I'idéalité du fini »,
car lidéalité désigne justement ce caractere relationnel de la détermination

« I'idéel est le fini tel qu'il est, [... i.e.] non pas étant de facon substantielle, mais

1 Je cite les ceuvres de Hegel en me référant d'abord aux traductions francaises, et ensuite en indiquant la référence dans

I'édition allemande des Werke in zwanzig Bénden, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Francfort, Suhrkamp, 1969-1971, au
moyen de I'abréviation W. Pour les traductions, jutilise les abréviations suivantes : Hegel, 2014 : [Enc. /, suivi du numéro de
paragraphe et de la pagel ; Hegel, 2006 : [SL /] ; Hegel, 2016a : [SL /1 ; Hegel, 2016b : [SL /i1 ; Hegel, 2016c : [PhE] ; Hegel, 2013 :
[PPD].

2 g 1,104 ; W5, 121 : « la déterminité est la négation en tant que posée de facon affirmative [...] : omnis determinatio est negatio,

cette proposition est d'importance infinie ».

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

comme moment » (SL /, 143 ; W5, 165). Chez Hegel, donc, dire que le fini est idéel
signifie que le fini n'est pas substance, mais relation, qu'il n'a d'étre et d'identité que
relationnelle, et donc que négative — et il faut préciser que Hegel entend ici la
négation en un sens extrémement large, qui comprend notamment l'altérité : ce qui
est autre que x est une négation de x. On obtient donc la la these de base de
lidéalisme hégélien, qui vient du concept hégélien d'« idéalité »3, et qui est donc
strictement identique a son holisme : « La proposition que le fini est idéel constitue
I'idéalisme. L'idéalisme de la philosophie ne consiste en rien d’'autre que dans le fait
de ne pas reconnaitre le fini comme quelque chose de vraiment étant» (SL /, 149 ;
W5, 172). Or, cette these implique deux conséquences importantes pour notre
propos :

(1) La premiere, c'est que le concept kantien de chose en soi n'a aucun sens, car la
chose en soi désigne justement l'idée d'une chose abstraction faite de toutes ses
relations a d'autres choses — y compris de ses relations au sujet connaissant. La
chose telle qu'elle est en soi, c'est précisément la chose prise hors de ses relations.
Or, une chose prise hors de toute relation, ¢ca n'est plus rien, car toute
détermination est relationnelle : « Les choses sont dites en-soi pour autant que l'on
abstrait de tout étre-pour-un-autre, ce qui veut dire tout simplement pour autant
gu'elles se trouvent pensées sans aucune détermination comme des néants » (SL |,
112 ; W5, 129-130). La critique hégélienne de la chose en soi est donc fondée sur le
holisme fondamental de Hegel, qui impligue qu'une chose n'acquiert sa
détermination qu’en relation aux autres choses et donc qu'en «sortant de soi »,
précisément.

(2) La deuxieme conséquence est plus complexe : le holisme implique qu’au fond les
entités déterminées sont contradictoires, parce qu'elles sont a la fois positives et
négatives, substantielles et relationnelles. Une chose n'est que la cristallisation de
ses relations au reste du monde : en ce sens, elle nest rien sans le monde et est
donc de part en part négative (la chose est ici un « centre de gravité relationnelle »,
un noeud de relations négatives) ; et, en méme temps, chaque chose est soi-méme
par opposition au reste du monde, et donc cette négation est la position de la chose,
a l'exception de toutes les autres (cf. SL Il, 60 ; W6, 65). Autrement dit, le holisme
signifie que toute entité déterminée, finie, est marquée par une profonde
« duplicité » : chaque chose ne se pose qu’en s'opposant, chaque chose ne s'affirme
gu’'en incluant en elle (et donc qu’en affirmant indirectement) sa propre négation.
Ce qui signifie que chaque chose n'est soi-méme qu'en s'aliénant : les entités finies
n‘ont d'étre que dans leur non-étre, et donc qu'en tant qu'elles «se nient elles-
mémes ».

3 Cf. notamment TINLAND 2013, p. 183-190, et STERN 2009, p. 45-76.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

Il. La dialectiqgue comme mode d’exposition
du holisme hégélien.

La structure formelle de la dialectique

A partir de cette esquisse de l'ontologie hégélienne, on peut obtenir un modeéle de
ce que sera une pensée dialectique : dans ses grandes lignes, la pensée dialectique
va présenter un enchainement ou une succession dans laquelle la pensée passe des
déterminations particulieres isolées aux rapports qui les constituent. C'est bien la la
définition minimale de la rationalité dialectique, qui consiste a justifier un contenu
en le dé-placant, en le re-situant au sein de la totalité qui lui donne sens : « Un
contenu a seulement comme moment du Tout sa justification, mais, en dehors de
ce dernier, a une présupposition non fondée ou une certitude subjective » (Enc. /, §
14, 181 ; W8, 60). Et ce que Hegel appelle le moment dialectique de la pensée, le
moment « négativement-rationnel » (Enc. 1, 8 79, 342 ; W8, 168), c'est le moment ou la
pensée affirme l'auto-négation d'une détermination premiére : pour que A soit A, il
faut que A se distingue de tout ce qui est non-A, et donc en ce sens penser A, c'est
penser implicitement non-A, penser implicitement ce que A n'est pas. Bref : le
contenu de pensée « A» implique le dépassement de A dans son autre, dans son
opposé. C'est justement le moment de la contradiction, qui réside dans le fait qu'un
contenu de pensée ne rende pas explicite ce qu'implique I'acte méme de le penser,
et implique donc une non-concordance entre le contenu pensé et 'acte méme de le
penser, entre ce qui est dit et 'acte de le dire*. Ce que Hegel appelle le moment
spéculatif, « positivement rationnel » de la pensée, c'est alors le moment ou la
pensée ressaisit I'unité des déterminations dans leur opposition, ce qui signifie
saisir que la relation négative et réciproque de A a non-A détermine positivement les
identités respectives de A et non-A : la contradiction est positive. La pensée
spéculative consiste donc a saisir les choses dans leur
« hétérosubsistance constitutive », et, dans ce moment spéculatif ou rationnel, la
contradiction est « surmontée », non pas au sens ou elle a disparue, mais au sens
ou elle est elle-méme considérée comme une structure constitutive de toute chose,
ou elle est assumée et reconnue comme la structure fondamentale et positive qui
conditionne l'identité des choses>.

4 La contradiction hégélienne ne désigne donc pas l'incompatibilité formelle entre des propositions, mais le fait qu'un contenu

pensé n'explicite pas en lui ses propres conditions logiques de pensabilité (cf. FULDA 1978, p. 64). C'est ce qui explique qu'on
puisse interpréter la contradiction hégélienne comme une « contradiction performative » (cf. HOSLE 1987, p. 198-214, BRAITLING
1991, p. 142 sq., PIPPIN 1989, p. 202, et PIPPIN 2019, p. 156.

> st Il, 70 ; W6, 76 : « la pensée spéculative consiste seulement en ce que la pensée maintient ferme la contradiction et, dans
celle-ci, elle-méme ».

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

L'aporie de la dialectique : recouvrement de
catégories incompatibles ou non-
recouvrement de catégories compatibles ?

Seulement, on voit bien que l'opération de déplacement-replacement du contenu,
gu’'opere la dialectique, pose probléeme, parce qu’elle produit une transformation du
point de départ : en re-situant l'objet dans la totalité qui le constitue négativement,
la dialectique produit un discours dont le point d'arrivée contredit le point de
départ, ce qui n'‘est pas le cas de la déduction. Ce qui est affirmé a une étape du
discours se trouve nié a une autre étape du discours : le raisonnement dialectique
est donc un raisonnement dont la conclusion contredit littéralement les prémisses
dont elle est déduite. Cette difficulté fondamentale du discours dialectique — qui
est comprise dans le terme d’Aufhebung, qui signifie a la fois la négation et la
conservation du point de départ dans le point d'arrivée — renvoie en réalité au
probleme posé par la catégorie hégélienne de I'« en soi ». Le discours dialectique
affirme que le terme de départ est en soi (C'est-a-dire implicitement) ce qui est
exprimé explicitement dans le résultat : A est en soi constitué par la totalité du
réseau de négation au sein duquel il acquiert sa place. En ce sens, le discours
dialectique est positif, car il affirme ce qu'est réellement A : la « vérité » de A, C'est la
totalité des relations négatives qui la constituent, et I'on pourra alors en conclure,
avec la préface de la Phénoménologie de l'esprit, que « le vrai est le tout » (PhE, 70 ;
W3, 24). Mais de l'autre cOté, en disant que A est en soi le tout, ou que le tout est la
« verité » de A, il critique son point de départ et dit que A, pris tel quel, est faux :
pour dire ce qu'est vraiment A, il faut donc nier A, dire que A est faux. Curieux
discours que celui qui, pour dire une chose, se voit obligé de travestir et de
transformer cette chose. D'un c6té, donc, le discours dialectique dit ce qu'est
positivement A : il est constructif et positif. De l'autre, le discours dialectique est
négatif, car il remplace A par un autre terme (le Tout). De sorte que le discours
dialectique semble parler a la fois d'un seul et méme objet et d'objets différents : en
disant ce qu'est en soi A, la dialectique élimine A pour parler d'un autre objet (la
totalité du négatif qui conditionne A, et qui est censé étre « implicitement présent »
en A). La dialectique apparait donc nécessairement sous deux aspects
contradictoires : en faisant mine d'expliciter par analyse le contenu d'un seul objet
donné au départ, elle semble décrire une transformation synthétique du contenu de
départ.

L'aporie de la dialectique se formule donc en une question simple : de quoi parle le
discours dialectique ? Ne parle-t-il que d'un seul objet qu'il tend a nous dévoiler
dans un processus réflexif, auquel cas la dialectique est une explicitation de ce qui

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

est analytiqguement contenu (et donc déja présent) dans son point de départ ? Ou
parle-t-il au contraire d'une multiplicité d’'objets qui s'enchainent synthétiquement
les uns aux autres dans un processus réel de transformation du point de départ ?
Ce probleme (qui constitue une menace directe pour la cohérence interne de la
pensée hégélienne®, bien que Hegel lui-méme n'apporte que tres peu dindices
permettant de le résoudre’), peut étre reformulé ainsi : les catégories qui
s'enchainent dans le raisonnement dialectique, sont-elles des catégories
compatibles entre elles et décrivant chacune un aspect ou un moment dun
processus de transformation de la réalité (a), ou bien sont-elles des catégories
incompatibles entre elles, visant chacune a exprimer une seule et méme réalité
dans tous ses aspects (b) ? Autrement dit : la dialectique doit-elle étre comprise
comme un processus génétique réel qui décrit le rythme par lequel le réel s'auto-
engendre de maniére dialectique (a), ou comme un processus uniquement réflexif
par lequel la pensée métaphysique élabore de lintérieur la critique de ses
catégories fondamentales (b)8 ?

Si I'on privilégie I'option (a), c'est I'aspect transformateur et négateur de I'Aufhebung
qui se trouve souligné, et la dialectique peut étre comprise comme une odyssée de
I'étre, que le philosophe décrit directement®. Cette lecture, qui peut s'appuyer sur
une interprétation littérale de textes par ailleurs hautement métaphoriques', fait
de la dialectique la description concréete d'un processus comparable a une
croissance organique : elle décrit le développement d'une seule et méme entité
(I'étre, le tout) qui passerait par différentes étapes, et dont le résultat est alors
concu comme une finalité en soi déja présente dans le point de départ, et inscrite en
lui tel un programme génétique’’. Le probleme d'une telle lecture est qu'elle
relativise I'absolu en le localisant a la fin du processus : ce dernier devient un

6 Atel point qu'un interprete du calibre de M. Theunissen a pu y voir /e probléme majeur de 'hégélianisme (THEUNISSEN 2016,
p. 47, et FULDA, HORSTMANN, & THEUNISSEN 1980, p. 19).

7" D. Henrich affirme gu’en réalité Hegel n'a pas résolu, ni méme ne pouvait résoudre ce probléme, car les rares indications dans

lesquelles Hegel décrit sa « méthode dialectique » ne concordent jamais avec son mode opératoire réel. Henrich en tirait alors
cette conclusion pour le moins spectaculaire : « On va donc devoir présumer du fait que Hegel a certes utilisé et maftrisé un
processus — qui lui-méme est en fait une séquence de processus — dont il n'a possédé ni un concept élaboré, ni la loi de leur
succession, ni les conditions spécifiques d'application. [...] Dans ses plus grands efforts méthodiques il n'a pas lui-méme trouvé
les moyens de comprendre la praxis logique de son ceuvre fondamentale » (HENRICH 1967, p. 104).

8 Pour une formulation plus détaillée de ce probléme, cf. RENAULT 2001, p. 93-106.

% Pour une telle interprétation du discours dialectique comme un discours de premier ordre décrivant directement des
transformations réelles, cf. NUZZO 2014, p. 85-103.

10 pyr exemple : la Science de la logique est « la présentation de Dieu tel qu'il est dans son essence éternelle, avant la création de

la nature et d'un esprit fini» (SL I, 27 ; W5, 44), ou encore : «la nécessité logique [...] est le rationnel ou le rythme du tout
organique » (PhE, 99 ; W3, 55). Hegel compare souvent la dialectique au processus de croissance d'une plante (cf. par exemple
PhE, 58-59 ; W3, 12).

™ pour une telle lecture, cf. WARTENBERG 1993, 102-129. En dépit de certaines formulations (cf. note précédente), Hegel

s'oppose frontalement a ce type de lecture téléologique du processus dialectique : «la méthode [..] ne peut, dans un
développement temporel, anticiper ceci, a savoir que le commencement déja en tant que tel serait quelque chose de dérivé » (SL
111,318 ; W6, 570). Sur ce point, cf. BOURGEOIS 1982, p. 120 sq.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

résultat a la fois conditionné par des étapes qui le précedent, et relativisé comme
un moment parmi d'autre du processus, dont on se demande des lors pourquoi il
serait plus « vrai » que les autres'2.

Si a l'inverse on privilégie I'option (b), c'est I'aspect explicitant et conservant qui est
mis en valeur, et le processus dialectique est alors relégué au rang d'un simple
processus euristique d'apprentissage, d'une odyssée du savoir dans laquelle celui-ci
en vient peu a peu a reconnaitre ce qui était toujours déja présent. Cette
interprétation peut s'appuyer sur l'affirmation selon laquelle « I'étre lui-méme, ainsi
qgue toutes les déterminations qui suivent [...] peuvent étre regardés comme des
définitions de l'absolu» (Enc. I, 8 85, 348 ; W8, 181). Des lors, si le processus
dialectique débouche sur la catégorie finale qu'est I'ldée absolue, on comprendra
que «tout le reste est erreur, opacité, opinion, tendance, arbitraire et caducité ;
I'l[dée absolue seule est étre, vie impérissable [...] et elle est toute vérité » (SL Ill, 299 ;
W6, 549). Le probleme de cette lecture réflexive est strictement symétrique a celui
de la lecture génétique : au lieu de relativiser I'absolu en le situant seulement a la fin
du processus dialectique, elle relativise le processus dialectique lui-méme en en
faisant le récit des errances d'une pensée métaphysique parcourant le cercle de ses
illusions lorsqu’elle essaie de penser une seule et méme chose, a savoir I'absolu.
Une telle lecture est absurde, puisqu’elle conduit a interpréter, dans la dialectique,
la catégorie successive comme étant coextensive a la catégorie qui la précede
("Aufhebung du mécanisme dans le chimisme, puis finalement dans la vie, signifiant
donc que tout ce qui est mécanique est en réalité vivant, etc.). Cette lecture contredit
par ailleurs la lettre du texte, puisqu’en faisant de l'absolu une vérité latente et
implicitement présente des le départ, elle rend superflu le processus dialectique lui-
méme, qui se voit des lors rétrogradé au rang d'un simple outil de découverte :

On peut bien dire que cest avec l'absolu que tout commencement doit
nécessairement étre fait ; de méme que toute progression n'est que I'exposition
de celui-ci, pour autant que I'étant-en-soi est le concept. Mais, parce que cet étant-
en-soi n'est encore qu'en soi, tout autant il n'est pas I'absolu, ni le concept posé, ni
non plus I'ldée. [...] C'est pourquoi la progression n'est pas une espéce de superflu ;
ce qu'elle serait si ce qui constitue le commencement était déja en vérité 'absolu.
[...] C'est seulement dans son achévement qu'il est I'absolu.» (SL /ll, 305 ; W6,
555-556).

Toute la difficulté est donc de maintenir le caractére double du processus
dialectique, a partir d'une juste compréhension du mode de présence du résultat
dans le point de départ : comment penser ce que Hegel appelle 'Aufhebung, c'est-a-
dire un processus de négation de la chose qui soit en méme temps sa conservation,
c'est-a-dire I'explicitation de ce qu’elle est « en soi » ? D'une certaine maniere, il faut

12" ¢f. LEBRUN 1972, p. 100-102.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

que le processus dialectique puisse étre compris comme un processus circulaire
dans lequel le résultat transforme rétroactivement son propre point de départ, de
sorte que le résultat soit a la fois différent de son point de départ (comme dans le
modele génétique) et identique a ce méme point de départ (comme dans le modele
réflexif). Le caractere double de la dialectique peut s'expliquer par la : en
transformant rétroactivement son point de départ, la dialectique peut a la fois
apparaitre comme sa négation, sa transformation réelle, et comme sa continuation,
son explicitation. Or, c'est précisément ce double caractere qui fait de la dialectique
un mode de pensée capable de conceptualiser I'événement, car lI'événement
implique a la fois d'étre présent dans ce qui le précede (sans quoi sa nouveauté ne
pourrait pas méme apparaitre comme telle) et d'en étre absent (sans quoi il serait
simplement déductible a partir du point de départ) : pour étre pensable,
I'événement doit étre a la fois absent de et présent dans ce qui le précede. Reste a
savoir a quelles conditions une telle semi-présence du résultat dans son
commencement est-elle possible : quels présupposés ontologiques faut-il admettre
pour donner du sens a lidée que transformer une chose, cest poser
rétroactivement ce qu'elle était depuis le départ ?

lll. Les présupposés ontologiques du
discours dialectique : indétermination
partielle de la réalité et autonégation.

Mon hypotheése est que pour satisfaire ces exigences, le processus dialectique doit
pouvoir faire fond sur deux présupposés ontologiques fondamentaux : (1) il
impliqgue d'admettre une dimension d'indétermination et de virtualité logée au coeur
de toute réalité ; (2) il implique ensuite la these, plus radicale, selon laquelle la
structure ultime du réel, que Hegel appelle I'absolu, est une structure d'auto-
négation. Autrement dit : pour que la négation du point de départ puisse en méme
temps étre sa conservation, il faut d'une part que le point de départ soit traversé de
virtualité, partiellement indéterminé, et que ce point de départ ne soit en lui-méme
rien d'autre que l'acte pur de se nier soi-méme.

L'indétermination partielle de la réalité

La dialectique démontre la dépendance de la chose vis-a-vis de la totalité des
relations négatives qui la constituent : elle reconduit ce qu'on croyait étre des
substances autonomes a la totalité relationnelle qui les conditionne. Seulement, si

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

la détermination d'une chose est relationnelle, elle doit inclure une dimension de
virtualité que Hegel nomme la « disposition » de la chose : si ce qu'est la chose n'est
révélé qu'au contact d'autres choses, si la détermination est relationnelle, alors la
détermination est par définition ouverte et non-exhaustive, car a aucun moment on
ne peut avoir la garantie qu'une chose aura épuisé ses relations et ses
combinaisons possibles au reste de I'univers. Par exemple, la détermination qu'a le
sucre d'étre soluble n'apparait que lorsquon le met dans l'eau, et cette
transformation pose rétroactivement ce qu'était le sucre depuis le début : il était en soi
soluble. En un sens, la disposition a la solubilité était en soi possédée par le sucre
depuis le départ, et cette disposition n‘est pas elle-méme apparue avec son
actualisation : le sucre est en soi soluble avant d'étre posé ou explicité comme tel.
Seulement, l'actualisation de sa solubilité étant ce qui seul peut la révéler (car cette
détermination n'a de sens qu'en relation a quelque chose d'autre), cette
actualisation ne fait pas que dévoiler quelque chose qui était déja présent : elle
pose littéralement la présence préalable d'une disposition qui, sans elle, n'aurait pas
été révélée comme en soi déja présente dans la chose. L'explicitation (le « pour soi »)
pose rétroactivement l'«en soi» comme son présupposé, qui l'exceéde et la
conditionne, mais cette explicitation participe de la détermination réelle de la chose.
Car si 'on devait admettre que la disposition était strictement indépendante de son
actualisation, il faudrait alors accorder aux choses une infinité de dispositions
inconnues et a jamais inconnaissables : on se retrouverait alors, de par le principe
holiste du caractere relationnel de la détermination, devant une inflation indéfinie
du concept de détermination. On dira donc que le sucre avait la disposition d'étre
soluble, méme si cest bien l'actualisation de cette disposition qui la pose
rétroactivement comme telle. Ici, les conséquences de l'interaction permettent de
« poser comme présupposée » une détermination’s.

L'ontologie hégélienne, du fait gqu'elle pense la détermination comme étant
conditionnée de maniere holistique et relationnelle, implique donc d’admettre une
part d'indétermination irréductible logée au coeur de la détermination d'une chose,
qgue Hegel appelle sa «disposition» — indétermination partielle qui explique
pourquoi la dialectique est toujours comprise par Hegel, non comme un
nécessitarisme aveugle, mais comme un déploiement libre, et donc en une certaine
mesure contingent’. La détermination est donc pour Hegel ouverte a sa propre
spécification virtuelle : il y a du flou, du vague, du virtuel au coeur du réel ; tout n'est

1B g 1,116 ; W5, 134 : « Ce que quelque chose est en soi est [...] affecté par un étre-pour-un-autre ; la détermination est du coup,

comme telle, ouverte a la relation a un autre. [...] La déterminité saisissant ainsi dans soi l'autre, réunie avec I'étre-en-soi, introduit
I'étre-autre dans |'étre-en-soi ou dans la détermination, qui par la est abaissée a la disposition. [...] La disposition reléve de ce que
le quelque-chose est en soi ; avec sa disposition quelque chose change. »

14 pracisons que chez Hegel, la contingence s'entend au sens aristotélicien de ce qui se situe entre le parfaitement déterminé et

I'indéterminé, et donc de ce dont la détermination est traversée d’'une précarité ou d'une « inquiétude absolue » (SL /I, 194 ; We,
206) (cf. HENRICH, 1967, p. 169-170, et MABILLE 2013, p. 197-248).
Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

pas déterminé définitivement et de maniere fixe, et Hegel refuse donc l'idée d'un
Bloc-Univers de déterminations figées'. Des interactions nouvelles transforment
littéralement la chose; elles en modifient les déterminations propres, tout en
révélant, de maniére rétroactive, ce qu'était virtuellement la chose, mais qu'elle
aurait trés bien pu ne jamais devenir'®,

Hegel s'oppose donc a deux principes kantiens : d'une part, au principe de
détermination complete du concept, pour lequel tout concept est intégralement
déterminable dans son extension, et d'autre part au principe de détermination
intégrale de la chose, qui veut que toute chose soit intégralement déterminée par
son concept!” — qui relevent, chez Kant, de I'idéal de la raison pure, et servent donc
de regle a la poursuite indéfinie de la détermination dans la connaissance. Que
Hegel refuse ces deux principes est rendu parfaitement clair dans sa conception
spéculative de la singularité, qui renvoie chez lui a un certain achevement de la
détermination, du fait qu'elle est la « déterminité déterminée » (SL /I, 57, 68 ; W6,
288, 299) ou la « déterminité absolue » (SL Ill, 45 ; W6, 277). Mais cet achévement de la
détermination ne doit pas s'entendre au sens quantitatif ou la détermination serait
intégrale : il ne signifie pas, pour employer un vocabulaire leibnizien, que la notion
d’'une substance serait « complete », au sens ou elle serait « si accomplie, qu’elle soit
suffisante a comprendre et a faire déduire tous les prédicats du sujet a qui cette
notion est attribuée »'8, Hegel prend le contrepied de la tradition leibnizienne (que
la théorie kantienne de l'idéal de la raison ne fait que prolonger) car il congoit la
détermination singuliére non pas comme une détermination qui serait si complete
gu'elle serait intégrale, mais comme une détermination dont la « complétude » est
qualitative, et provient du fait qu'elle se redouble de maniere auto-réflexive : la
singularité est la « déterminité se rapportant a elle-méme » (SL /ll, 57, 65, 66 ; W6,
288, 296, 297), «[elle est] l'autodétermination [...] qui consiste, [...] dans la
détermination, a ne fusionner qu'avec soi-méme » (PPD, 8 7, 156 ; W7, 54)'°,

15 suruntel principe d'indétermination partielle de la réalité chez Hegel, cf. BOWMAN 2013, p. 126-132.

16 Le holisme hégélien est donc proche, du moins sur ce point précis, des conséquences que pouvait tirer John Dewey de son

interactionnisme universel, lorsqu'il affirmait que « tout ce qui existe, en tant que connu ou connaissable, est en interaction avec
d'autres choses et entre dans des rapports d'associations, tout en étant solitaire et unique. [...] Les choses, en s'assemblant,
conférent a I'assemblée et aux parties qui la constituent de nouvelles propriétés issues des énergies libérées qui avaient été
refoulées jusqu’alors » (DEWEY 2012, p. 168).

17 kaNT 2006, A571-572/B599-600, p. 518.

8 LEIBNIZ 2004, § VIII, p. 160.

19 Ccommera souligné MARTIN (2012 p. 243-244), le concept hégélien de singularité suppose donc I'indétermination partielle du
singulier, et donc la possibilité permanente d'ajouter une détermination particuliere n+1 a une chose qui par ailleurs est
pleinement singularisée, car « en tant qu'il est cette relation a soi, [le singulier] est tout aussi bien indifférent a I'égard de cette
déterminité, il sait qu'elle est [...] une simple possibilité par laquelle il n'est pas lié » (PPD, § 7, 156 ; W7, 54).

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

L'absolu comme acte d'auto-négation de
toute réalité : solution de l'aporie de la
dialectique.

On vient de voir que la dialectique suppose d'admettre la possibilité de 'événement,
au sens ou elle implique une indétermination partielle de I'étre. Mais il faut aller
plus loin, car 'événement est en réalité rendu nécessaire par l'idéalisme hégélien. On
se souvient que l'idéalisme hégélien implique que toute détermination est en réalité
contradictoire : A n'‘est A qu'en n'étant pas B, C, D, etc., et ne se pose qu'en
(présup)posant sa négation. C'est donc la totalité de la négation qui constitue en soi
toute chose : « le vrai est le tout » (PhE, 70 ; W3, 24). Mais, pour comprendre ce que
cela veut dire, il faut se demander ce qu'est cette totalité. Si la totalité est elle-méme
une substance, on retombe dans un spinozisme, c'est-a-dire dans une ontologie de
la substance au carré : les entités finies sont intégralement relationnelles et
négatives, certes, mais leur totalité, elle, est pleinement positive, elle est la totalité
infinie des entités finies qui ne sont, quant a elles, qu'une expression illusoire et
trompeuse de la substance. Or, c'est sur ce point précis que Hegel s'écarte de
linterprétation spinoziste de I'adage omnis determinatio est negatio %°.

A propos du tout, qui est censé étre le résultat que démontre le raisonnement
dialectique, Hegel nous dit qu'il s'agit de «lunité des déterminations dans leur
opposition » (Enc. I, 8 82, 344 ; W8, 176). Seulement, cette unité est celle de la
relation négative qui permet de distinguer des déterminations les unes des autres,
et donc le tout ne peut pas étre pensé comme une unité positive qui serait en
surplomb par rapport a la multiplicité des entités finies : la relation du tout a ses
éléments que sont les entités déterminées ne peut étre une simple relation
d’inclusion ou de subsomption. Si 'on pense l'unité du tout comme une unité pure
qui transcenderait ou qui serait premiere par rapport a la multiplicité, alors cette
derniére devient elle-méme une illusion en soi inexplicable, et c'est a ce moment-la
qgue se pose le probleme métaphysique traditionnel d'une dérivation du multiple a
partir de l'unité. Pour penser une totalité qui ne se perde pas dans une unité
abstraite et diffuse, et qui équivaudrait a la négation unilatérale de la diversité de
ses éléments, il faut donc penser l'unité comme étant différentielle : dans ce cas de
figure, que privilégie Hegel, 'unité des éléments doit étre pensée de telle sorte
gu'elle puisse aussi permettre une indépendance ontologique réelle des éléments
singuliers qu’elle unifie et totalise?’. Chez Hegel, donc, le tout désigne la totalité de

20 BOWMAN, 2018, p. 106 sq.

21 HENRICH 2004, p. 242 sq.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

la négativité qui conditionne les distinctions : la totalité n‘annule pas les distinctions
mais les produit, les rend possible, les confirme. Autrement dit, le holisme de Hegel
ne doit pas étre interprété dans le sens d'un monisme numérique selon lequel la
multiplicité des individus serait une illusion, mais dans le sens d'une célébration ou
d'une assomption de la multiplicité au sein d'un pluralisme et d'un individualisme
holiste??. La totalité ne doit en aucun cas étre comprise comme une réduction de la
multiplicité a l'unité d'un principe, mais doit étre strictement immanente au
déploiement de la multiplicité : elle n'est a proprement parler rien d’autre que ce
déploiement méme.

Ce qui signifie que la totalité, pour étre pensée de maniere cohérente, doit étre
identifiée au mouvement méme d'auto-négation des entités finies elles-mémes?3.
L'absolu hégélien n'a rien d'une surréalité positive, se situant par dela des entités
finies des lors illusoires : c'est au contraire le processus logique d'auto-négation
immanent a toute réalité déterminée, processus par lequel tout ce qui est se pose
soi-méme comme l'unité de soi et de son autre. Autrement dit, ce qui pour Hegel est
I'absolu, c'est la duplicité fondamentale du réel, par laquelle toute entité réelle n'est
jamais juste elle-méme, mais est toujours déja l'autre d'elle-méme, sa propre
négation, son propre mouvement de se transcender soi-méme — ou, pour étre plus
exact, le processus par lequel toute entité, pour étre uniquement elle-méme et rien
d'autre, doit toujours déja étre I'unité d’elle-méme et de son autre : 'absolu hégélien
n‘est rien dautre que ce processus d'auto-dédoublement, d'auto-négation qui
constitue l'identité de chaque chose.

On obtient la la clef de résolution de ce que nous avons appelé l'aporie de la
dialectique, qui revenait en réalité au probléeme de faire sens de I'Aufhebung. Pour
qgue la négation de A soit I'explicitation de ce que A est vraiment, pour que nier A ce
soit en méme temps le conserver, le confirmer dans son étre, il faut que A soit en
réalité un étre négatif, un acte pur de se nier soi-méme : si A est en soi trois fois rien,
alors nier A en B, C'est dire ce qu'était A au départ, a savoir trois fois rien.

Or, cette structure d'auto-négation, d’auto-dédoublement, qui est le ciment « idéel »
des choses (qui ne sont donc plus, a proprement parler, des « choses », mais bien
des structures relationnelles auto-négatives) apparait des lors nécessairement sous
deux aspects. (1) Elle apparait d'un c6té comme totalité inclusive et unifiante : en tant
que totalité inclusive, la structure d'auto-négation apparait dans la dialectique,
comme un moment de la dialectique apparaissant a c6té d'autres moments : elle est
son résultat. (2) Mais ce résultat n'est rien positivement, puisqu'il n'est qu'une
structure d'auto-négation universelle : il ne fait que dire explicitement la précarité
ontologique de toute chose. Le seul contenu que peut avoir ce résultat, c'est donc le

22 Jemprunte la notion d'« individualisme holiste » a HONNETH 2017, p. 43.

23 HENRICH 1982, p. 146.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

processus dialectique tout entier, et la totalité apparait cette fois comme totalité
disjonctive, totalité de l'exclusion universelle du multiple, qui se manifeste par la
dialectique. Ce double aspect de la totalité qui est « le vrai », Hegel affirme qu'elle
est rendue pleinement manifeste dans la forme du syllogisme disjonctif, qui est la
forme finale du syllogisme :

La totalité [... est] une sphére universelle qui contient sa particularisation totale
[i.e. son auto-division en une pluralité de parties, F.P.], — le genre décomposé en ses
especes : A, qui est aussi bien B que C que D. Mais la particularisation est, en tant
que différenciation, tout autant le ou bien-ou bien de B, C, et D, unité négative,
I'exclusion réciproque des déterminations » (SL ///, 163 ; W6, 398-399)%4,

Le tout-absolu se manifeste donc une fois comme totalité positive et inclusive dans
la dialectique (comme son résultat), une fois comme totalité négative et disjonctive
par la dialectique : la totalité absolue se manifeste a la fois dans le processus et
comme le processus lui-méme. Une fois le tout apparait comme un objet que décrit
le discours dialectique, une fois il apparait comme l'acte performatif par lequel
s'énonce le discours dialectique lui-méme. Autrement dit, cette totalité apparait
aussi bien comme la substance que décrit le discours dialectique, que comme le
sujet qui s'accomplit positivement dans I'énonciation méme de ce discours. On
comprend donc que le discours dialectique est performatif : il ne fait pas que
décrire un absolu qui lui préexisterait (le tout), mais participe positivement de sa
réalisation par l'acte méme de son énonciation philosophique — et l'on ne
s'étonnera donc pas de voir que la plus haute forme de l'esprit absolu (c'est-a-dire
de l'absolu réalisé de maniere intra-mondaine) est la pensée philosophique, et pas
n'importe laquelle : la pensée dialectico-spéculative de Hegel.

Cest la ce qui permet a la fois de résoudre l'aporie de la dialectique et den
expliquer la nécessité ou l'origine : la dialectique apparait a la fois comme le
processus d'explicitation d'une seule totalité (la totalité inclusive comme résultat de
la dialectique) et comme le processus de déploiement d'une multiplicité de
contenus antagoniques (la totalité disjonctive et négative comme processus
dialectique). Mais il faut comprendre que lorsque le tout est posé dans la
dialectique comme résultat, cette manifestation de la totalité est imparfaite et
partiale : elle nous fait croire que I'absolu hégélien se situerait justement a la fin,
dans une apothéose ou une parousie, dans un avenement final et glorieux ou dans
une «fin de l'histoire ». Seulement, si le tout n‘arrivait qu'a la fin, il ne serait pas
véritablement le tout : lorsque le tout se situe a /a fin de la dialectique comme son
résultat, il se manifeste comme une partie de lui-méme, comme une partie faisant
face a ses propres parties (qui le précedent), et c'est pour cela qu'en tant que partie

24 Nous nous accordons pleinement avec LUGARINI (2016, p. 33) pour qui le syllogisme disjonctif livre la clef de compréhension

du concept hégélien de totalité.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

finale, il n'est rien positivement. Le tout n'est en fait effectif et réel que dans
'immanence, au jour le jour, du processus dialectique d'auto-négation lui-méme : il
est une rose qui ne peut exister que « dans la croix du présent ».

C'est la ce qui explique le caractere toujours déceptif et vide de I'absolu chez Hegel :
I'absolu, le résultat de la dialectique, est aussi vide et négatif que son point de
départ, car son seul contenu, c'est la procession dont il procede. De fait, que disent
les chapitres que Hegel consacre a I'absolu, a la fin de ses livres ? lls ne disent rien,
ou plutdt ils disent : «passe ton chemin, recommence, I'absolu était dans le
processus lui-méme, c'était I'acte d'auto-négation universel ». Il est a cet égard de la
plus haute importance que le chapitre qui clét la Science de la logique ne fasse rien
d’'autre que théoriser la forme dialectique méme de l'auto-génération rationnelle
des catégories de la logique, C'est-a-dire sa « méthode ». De méme, l'esprit absolu,
censé « cléturer » le systeme, ne parle que de philosophie, dont la forme la plus
haute est la philosophie que le lecteur vient de parcourir, a savoir la philosophie
spéculative. L'absolu de Hegel est donc vide, sans contenu, parce que son seul
contenu, Cest la forme de l'auto-négation dialectique qui se ressaisit positivement
elle-méme comme absolue, structure d'auto-négation qui n'est rien hors de l'auto-
négation du multiple dont elle provient, et qui doit donc elle-méme se nier comme
absolu séparé, pour des lors apparaitre nécessairement sous une double
perspective : comme totalité du processus et comme moment final du processus.

Or, comment exprimer dans le discours philosophique ou scientifique un tel objet,
ou plutdt un tel processus d'auto-négation de tout objet, et donc un tel non-objet ?
Le seul discours qui soit a méme d'exprimer un tel absolu semble justement étre un
discours dialectique qui, pour exprimer le caractére intimement contradictoire des
choses, se contredit lui-méme, et devient ainsi identique a l'objet dont il parle. Un tel
discours, qui se nie lui-méme, devient identique a son objet car son seul véritable
« objet », C'est justement le processus d'auto-négation de tout objet et d’idéalisation
de toute réalité déterminée. L'absolu hégélien, ce qu'il appelle le tout, n'est donc pas
un objet situé au-dela ou a c6té des autres entités qui sont I'objet du savoir : cC'est la
dialectique elle-méme. Et la dialectique n'a rien d'une grande Odyssée, ni méme
d'un parcours : elle n'est que la grammaire formelle de I'hétérosubsistance et de
lidéalité du réel, c'est-a-dire de son ouverture a l'événement, et ne fait que
manifester le fait pour tout objet de désavouer sa substantialité et d'avouer sa
précarité ontologique fondamentale. La structure fondamentale du réel, que seule
une pensée dialectique peut exprimer pour Hegel, est donc ce «naitre et ce
disparaitre qui, lui-méme, ne nait ni ne disparait» (PhE, 90 ; W3, 46), il est ce
caractere double, ce délire bachique par lequel toute réalité se nie et se transcende
elle-méme, par lequel donc tout étre est, au fond, événement.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

BIBLIOGRAPHIE

Bourgeois Bernard, Etudes hégéliennes, Paris, PUF, 1992,
Bowman Brady, Hegel’s Metaphysics of Absolute Negativity, Cambridge University Press, 2013.

Bowman Brady, « Autonomy, Negativity, and the Challenge of Spinozism in Hegel's Science of Logic »,
Journal of the History of Philosophy, Vol. 56, N°1, January 2018, p. 101-126.

Braitling Petra, Hegels Subjektivititsbegriff, eine Analyse mit Berlicksichtigung intersubjektiver Aspekte,
Konigshausen & Neumann, Tubingen, 1991.

Dewey John, Expérience et Nature, tr. fr. ). Zask, Paris, Gallimard, 2012.

Fulda Hans-Friedrich, « Unzulangliche Bemerkungen zur Dialektik », in R-P. Horstmann (dir.), Dialektik
in der Philosophie Hegels, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1978.

Fulda H-F., HORSTMANN R-P & THEUNISSEN M., Kritische Darstellung der Metaphysik. Eine Diskussion
tiber Hegels « Logik », Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main, 1980.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Werke in zwanzig Bdnden, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel,
Francfort, Suhrkamp, 1969-1971.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique | : L'Etre (1812), tr. fr. G. Jarczyk & P-J. Labarriére,
Paris, Kimé, 2006.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Principes de la philosophie du droit, tr. fr. J-F. Kervégan, Paris, PUF,
2013.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Encyclopédie des sciences philosophiques, | : La Science de la logique, tr
fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 2014,

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique Il : L'’Essence, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin,
2016a.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique Ill : Le Concept, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin,
2016b.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Phénoménologie de l'esprit, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 2016c.
Henrich Dieter, Hegel im Kontext, Suhrkamp Frankfurt am Main, 1967.

Henrich Dieter, « Deduktion und Dialektik. Vorstellung einer Problemlage », in Dieter Henrich (Hrgb.),
Kant oder Hegel ? Uber Formen der Begriindung in der Philosophie, Stuttgart, Klett-Cotta, 1981.

Henrich Dieter, « Die Formationsbedingungen der Dialektik. Uber die Untrennbarkeit der Methode
Hegels von Hegels System », in « Hegel et la dialectique », Revue Internationale de Philosophie,
n°139-140, Paris, PUF, 1982.

Henrich Dieter, « Logical Form and Real Totality : The Authentic Conceptual Form of Hegel's Concept
of the State » in Pippin & Hoffe (ed.), Hegel on Ethics and Politics, Cambridge University Press, 2004, p.
241-267.

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

Honneth Axel, L’idée du socialisme. Un essai d’actualisation, tr. fr. P. Rusch, Paris, Gallimard, 2017.

Houlgate Stephen, « Hegel's Critique of Foundationalism in the “Doctrine of Essence” », Bulletin of the
Hegel Society of Great Britain, 1999, p. 18-34.

Hosle Vittorio, Hegels System, B. 1 : Systementwicklung und Logik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1987.
Kant Emmanuel, Critique de la raison pure, tr. fr. A. Renaut, Paris, GF-Flammarion, 2006.
Lebrun Gérard, La patience du concept, Paris, Gallimard, 1972.

Leibniz Gottfried Wilhelm. Discours de métaphysique & Monadologie, tr. fr. M. Fichant, Paris, Gallimard,
2004.

Longuenesse Béatrice, Hegel et la critique de la métaphysique, Paris, Vrin, 2015.

Lugarini Leo, « Die Bedeutung des Problems des Ganzen in der Hegelschen Logik », in Dieter Henrich
(Hsgb.), Hegel-Tage Chantilly 1971 : Die Wissenschaft der Logik und die Logik der Reflexion, Felix Meiner
Verlag, Hamburg, 2016.

Mabille Bernard, « Hegel et la signification du principe de raison », in Olivier Tinland, Lectures de
Hegel, Paris, Le livre de Poche, 2005.

Mabille Bernard, Hegel, I'épreuve de la contingence, Paris, Hermann, 2013.

Martin Christian, Ontologie der Selbstbestimmung, Eine operationale Rekonstruktion von Hegels
“Wissenschaft der Logik”, Mohr Siebeck, Tubingen, 2012.

Nuzzo Angelica, « Dialectic as Logic of Transformative Process », in Katerina Deligiorgi, London & New
York, Routledge, 2014.

Pippin Robert, Hegel’s Realm of Shadows, The University of Chicago Press, 2019.

Pippin Robert, Hegel's Idealism : the Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge University Press,
1989.

Renault Emmanuel, Hegel : la naturalisation de la dialectique, Paris, Vrin, 2001.

Stern Robert, « Hegel's Idealism », in Robert STERN, Hegelian Metaphysics, Oxford University Press,
20009.

Tinland Olivier, Lidéalisme hégélien, Paris, CNRS Editions, 2013.

Theunissen Michael, Sein und Schein. Die Kritische Funktion des Hegelschen Logik, Suhrkamp Frankfurt
am Main, 2016.

Wartenberg Thomas, « Hegel's Idealism : The Logic of Conceptuality » in Frederick C. Beiser, The
Cambridge companion to Hegel, Cambridge University Press, 1993.

PLAN

« |. L'idéalisme hégélien.
« ll. La dialectique comme mode d'exposition du holisme hégélien.
o La structure formelle de la dialectique

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



La dialectique hégélienne peut-elle penser I'événement ?

o L'aporie de la dialectique : recouvrement de catégories incompatibles ou non-
recouvrement de catégories compatibles ?

« lll. Les présupposés ontologiques du discours dialectique : indétermination partielle de la
réalité et autonégation.

o L'indétermination partielle de la réalité
o l'absolu comme acte d'auto-négation de toute réalité : solution de I'aporie de la
dialectique.

AUTEUR

Ferdinand Perot
Voir ses autres contributions
Université Bordeaux-Montaigne, ferdinand.perot@u-bordeaux-montaigne.fr

Fabula / Les Colloques, « Sur I'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Perot+Ferdinand
mailto:ferdinand.perot@u-bordeaux-montaigne.fr

	La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?
	Can the Hegelian Dialectic Think the Event?
	Ferdinand Perot

	La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?
	Can the Hegelian Dialectic Think the Event?
	Ferdinand Perot



	I. L’idéalisme hégélien.
	II. La dialectique comme mode d’exposition du holisme hégélien.
	La structure formelle de la dialectique
	L’aporie de la dialectique : recouvrement de catégories incompatibles ou non-recouvrement de catégories compatibles ?

	III. Les présupposés ontologiques du discours dialectique : indétermination partielle de la réalité et autonégation.
	L’indétermination partielle de la réalité
	L’absolu comme acte d’auto-négation de toute réalité : solution de l’aporie de la dialectique.
	BIBLIOGRAPHIE
	PLAN
	AUTEUR



