
Fabula / Les Colloques
Sur l'événement

La dialectique hégélienne peut-elle penser
l’événement ?

Can the Hegelian Dialectic Think the Event?

Ferdinand Perot

Pour citer cet article

Ferdinand Perot, « La dialectique hégélienne peut-elle penser
l’événement ? », Fabula / Les colloques, « Sur l'événement », URL :
https://www.fabula.org/colloques/document15764.php, article
mis en ligne le 10 Décembre 2025, consulté le 31 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 31 Janvier 2026



La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement
?

Can the Hegelian Dialectic Think the Event?

Ferdinand Perot

L’événement semble être un défi pour la pensée, car il désigne ce qui transcende le
cadre de toute prévision possible. Est prévisible ce qui peut être déduit selon une loi
du devenir, ce qui donc s’insère dans un ordre fixe de développement. À l’opposé,
un  événement  est  ce  qui  vient  rompre  cet  ordre  du  devenir,  au  sens  où  il
reconfigure les coordonnées du prévisible et de l’imprévisible. L’événement est donc
toujours avènement d’un ordre nouveau, il est ce qui casse l’ordre du temps ou du
devenir,  ce  qui  brise  le  régime  de  prédictibilité  présent  pour  en  instaurer  un
nouveau. Face à l’événement, deux options philosophiques sont dès lors possibles :
ou bien l’événement se révèle être en réalité pensable et rationalisable, et alors il
n’est  plus un pur événement ;  ou bien l’événement est  un véritable événement,
irréductible  à  tout  cadre  de  prévision  rationnel,  et  nous  ne  pouvons  alors  que
l’attendre  ou  l’espérer,  dans  une  posture  messianique  d’humilité  face  à  une
puissance  historique  qui  transcendera  nécessairement  notre  pouvoir  de
compréhension et de calcul.  Ces deux attitudes traduisent en fait  deux postures
concernant  les  rapports  de  la  pensée  au  réel  :  tandis  que  l’attitude  rationaliste
noétise  le  réel,  réduit  l’étant  au  pensable,  et  donc  nie  l’événement,  l’attitude
messianique  traduit  une  stupeur  de  la  pensée  ou  de  la  raison  face  à
l’événementialité, face à ce qui s’annonce sur le mode de la pure présence thétique
de ce qui arrive. 

La thèse que je défendrai dans cet article est que la dialectique hégélienne présente
une manière de sortir  de cette alternative.  Mon but sera de montrer en quoi le
mode  de  pensée  dialectique  désigne  précisément  une  manière  de  rationaliser
l’événement  qui  n’en  annule  pas  le  caractère  événementiel,  mais  fait  de  la
contingence de l’événement une dimension même de la rationalité. Ni réduction de
l’être à l’unité d’un principe de compréhension, ni stupeur de la pensée face à une
facticité  insurpassable,  la  rationalité  dialectique  désigne  une manière  de  penser
rationnellement la  contingence et  le  caractère transformateur,  voire  créateur de
l’événement. 

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Je commencerai par présenter les grandes lignes de l’idéalisme hégélien (I). À partir
de là, je montrerai en quoi cet idéalisme implique nécessairement d’être présenté
selon  un  procédé  que  Hegel  appelle  la  dialectique  :  il  s’agira,  autrement  dit,
d’expliquer la connexion intime, chez Hegel, entre le contenu et la forme, entre son
système  et  sa  méthode,  ce  que  je  ferai  en  présentant  ce  que  je  vais  appeler
« l’aporie  de  la  dialectique »  (II).  J’effectuerai  enfin le  même trajet,  mais  en  sens
inverse, en montrant que pour résoudre l’aporie de la dialectique, il faut faire de la
dialectique une authentique pensée de l’événement (III)1.

I. L’idéalisme hégélien. 

La  thèse  centrale  de  l’idéalisme  hégélien,  que  je  présenterai  ici  de  manière
succincte,  est  un  holisme ontologique  radical.  L’idée  de  Hegel  est  extrêmement
simple : elle consiste à dire que toute chose n’est ce qu’elle est, n’est déterminée
comme  étant  telle  ou  telle,  qu’en  vertu  des  relations  négatives  et  contrastives
qu’elle entretient aux autres choses, car pour Hegel la détermination d’une chose
n’est intelligible que comme négation2. L’idée est que toute chose est toujours déjà
déterminée et individuée par ses relations négatives à ce qui l’entoure, à toutes les
autres  entités  déterminées  qu’elle  n’est  pas,  et  qui  sont  donc  impliquées
essentiellement dans ce qu’elle est positivement. La détermination d’une chose est
donc à la fois relationnelle et négative, car elle n’exprime ce que la chose est qu’au
moyen du détour discursif par ce qu’elle n’est pas :

Un être déterminé, un [être] fini, est un [être] tel qu’il se rapporte à [un] autre ;
c’est  un  contenu  qui  se  tient  dans  la  relation  de  la  nécessité  avec  un  autre
contenu,  avec  le  monde  entier.  Eu  égard  à  la  connexion  du  tout  en  sa
détermination réciproque, la métaphysique pouvait affirmer […] que si un grain de
poussière pouvait être détruit, tout l’univers s’écroulerait. » (SL I, 71 ; W5, 87).

Ce qui  constitue  les  entités  finies  dans  leurs  identités  respectives,  c’est  donc  le
réseau  de  relations  négatives,  contrastives,  qui  les  font  s’opposer  les  unes  aux
autres  :  la  relation  à  l’autre,  son  « être-pour-un-autre »  constitue  l’identité  de  la
chose, son « être-en-soi ». Cette thèse, Hegel l’appelle la thèse de « l’idéalité du fini »,
car  l’idéalité  désigne  justement  ce  caractère  relationnel  de  la  détermination  :
« l’idéel est le fini tel  qu’il  est,  […  i.e.]  non pas étant de façon substantielle,  mais

1  Je  cite les œuvres de Hegel en me référant d’abord aux traductions françaises, et ensuite en indiquant la référence dans
l’édition allemande des Werke in zwanzig Bänden, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Francfort, Suhrkamp, 1969-1971, au
moyen de l’abréviation  W.  Pour les traductions, j’utilise les abréviations suivantes :  Hegel,  2014 :  [Enc. I,  suivi  du numéro de
paragraphe et de la page] ; Hegel, 2006 : [SL I] ; Hegel, 2016a : [SL II] ; Hegel, 2016b : [SL III] ; Hegel, 2016c : [PhE] ; Hegel, 2013 :
[PPD].
2  SL I, 104 ; W5, 121 : « la déterminité est la négation en tant que posée de façon affirmative […] : omnis determinatio est negatio,
cette proposition est d’importance infinie ».

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



comme moment » (SL I, 143 ;  W5, 165). Chez Hegel, donc, dire que le fini est idéel
signifie que le fini n’est pas substance, mais relation, qu’il n’a d’être et d’identité que
relationnelle,  et  donc que négative — et  il  faut  préciser  que Hegel  entend ici  la
négation en un sens extrêmement large, qui comprend notamment l’altérité : ce qui
est  autre que x est  une négation de x.  On obtient  donc là  la  thèse de base de
l’idéalisme hégélien,  qui  vient du concept hégélien d’« idéalité »3,  et  qui  est  donc
strictement identique à son holisme : « La proposition que le fini est idéel constitue
l’idéalisme. L’idéalisme de la philosophie ne consiste en rien d’autre que dans le fait
de ne pas reconnaître le fini comme quelque chose de vraiment étant » (SL I, 149 ;
W5,  172).  Or,  cette  thèse  implique  deux  conséquences  importantes  pour  notre
propos : 

(1) La première, c’est que le concept kantien de chose en soi n’a aucun sens, car la
chose en soi désigne justement l’idée d’une chose abstraction faite de toutes ses
relations à d’autres choses — y compris de ses relations au sujet connaissant. La
chose telle qu’elle est en soi, c’est précisément la chose prise hors de ses relations.
Or,  une  chose  prise  hors  de  toute  relation,  ça  n’est  plus  rien,  car  toute
détermination est relationnelle : « Les choses sont dites en-soi pour autant que l’on
abstrait de tout être-pour-un-autre, ce qui veut dire tout simplement pour autant
qu’elles se trouvent pensées sans aucune détermination comme des néants » (SL I,
112 ; W5, 129-130). La critique hégélienne de la chose en soi est donc fondée sur le
holisme  fondamental  de  Hegel,  qui  implique  qu’une  chose  n’acquiert  sa
détermination qu’en relation aux autres choses et  donc qu’en « sortant de soi »,
précisément.

(2) La deuxième conséquence est plus complexe : le holisme implique qu’au fond les
entités déterminées sont  contradictoires,  parce qu’elles sont à la fois positives et
négatives, substantielles et relationnelles. Une chose n’est que la cristallisation de
ses relations au reste du monde : en ce sens, elle n’est rien sans le monde et est
donc de part en part négative (la chose est ici un « centre de gravité relationnelle »,
un noeud de relations négatives) ; et, en même temps, chaque chose est soi-même
par opposition au reste du monde, et donc cette négation est la position de la chose,
à  l’exception de toutes les autres (cf.  SL II,  60 ;  W6,  65).  Autrement dit,  le holisme
signifie  que  toute  entité  déterminée,  finie,  est  marquée  par  une  profonde
« duplicité » : chaque chose ne se pose qu’en s’opposant, chaque chose ne s’affirme
qu’en incluant en elle (et donc qu’en affirmant indirectement) sa propre négation.
Ce qui signifie que chaque chose n’est soi-même qu’en s’aliénant : les entités finies
n’ont  d’être  que dans leur  non-être,  et  donc qu’en tant  qu’elles  « se  nient  elles-
mêmes ».

3  Cf. notamment TINLAND 2013, p. 183-190, et STERN 2009, p. 45-76.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



II. La dialectique comme mode d’exposition
du holisme hégélien.

La structure formelle de la dialectique 

A partir de cette esquisse de l’ontologie hégélienne, on peut obtenir un modèle de
ce que sera une pensée dialectique : dans ses grandes lignes, la pensée dialectique
va présenter un enchaînement ou une succession dans laquelle la pensée passe des
déterminations particulières isolées aux rapports qui les constituent. C’est bien là la
définition minimale de la rationalité dialectique, qui consiste à justifier un contenu
en le dé-plaçant,  en le re-situant au sein de la totalité qui lui  donne sens :  « Un
contenu a seulement comme moment du Tout sa justification, mais, en dehors de
ce dernier, a une présupposition non fondée ou une certitude subjective » (Enc. I, §
14, 181 ;  W8, 60). Et ce que Hegel appelle  le  moment dialectique de la pensée, le
moment « négativement-rationnel » (Enc. I, § 79, 342 ; W8, 168), c’est le moment où la
pensée affirme l’auto-négation d’une détermination première : pour que A soit A, il
faut que A se distingue de tout ce qui est non-A, et donc en ce sens penser A, c’est
penser  implicitement  non-A,  penser  implicitement  ce  que  A  n’est  pas.  Bref  :  le
contenu de pensée « A » implique le dépassement de A dans son autre, dans son
opposé. C’est justement le moment de la contradiction, qui réside dans le fait qu’un
contenu de pensée ne rende pas explicite ce qu’implique l’acte même de le penser,
et implique donc une non-concordance entre le contenu pensé et l’acte même de le
penser, entre ce qui est dit et l’acte de le dire4. Ce que Hegel appelle le moment
spéculatif,  « positivement  rationnel »  de  la  pensée,  c’est  alors  le  moment  où  la
pensée  ressaisit  l’unité  des  déterminations  dans  leur  opposition,  ce  qui  signifie
saisir que la relation négative et réciproque de A à non-A détermine positivement les
identités  respectives  de  A  et  non-A  :  la  contradiction  est  positive.  La  pensée
spéculative  consiste  donc  à  saisir  les  choses  dans  leur
« hétérosubsistance constitutive »,  et,  dans  ce  moment  spéculatif  ou  rationnel,  la
contradiction est « surmontée », non pas au sens où elle a disparue, mais au sens
où elle est elle-même considérée comme une structure constitutive de toute chose,
où elle est assumée et reconnue comme la structure fondamentale et positive qui
conditionne l’identité des choses5.

4  La contradiction hégélienne ne désigne donc pas l’incompatibilité formelle entre des propositions, mais le fait qu’un contenu
pensé n’explicite pas en lui ses propres conditions logiques de pensabilité (cf. FULDA 1978, p. 64). C’est ce qui explique qu’on
puisse interpréter la contradiction hégélienne comme une « contradiction performative » (cf. HÖSLE 1987, p. 198-214, BRAITLING
1991, p. 142 sq., PIPPIN 1989, p. 202, et PIPPIN 2019, p. 156.
5 SL II, 70 ;  W6, 76 : « la pensée spéculative consiste seulement en ce que la pensée maintient ferme la contradiction et, dans
celle-ci, elle-même ».

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



L’aporie de la dialectique :  recouvrement de
catégories  incompatibles  ou  non-
recouvrement de catégories compatibles ? 

Seulement, on voit bien que l’opération de déplacement-replacement du contenu,
qu’opère la dialectique, pose problème, parce qu’elle produit une transformation du
point de départ : en re-situant l’objet dans la totalité qui le constitue négativement,
la  dialectique  produit  un  discours  dont  le  point  d’arrivée  contredit  le  point  de
départ, ce qui n’est pas le cas de la déduction. Ce qui est affirmé à une étape du
discours se trouve nié à une autre étape du discours : le raisonnement dialectique
est donc un raisonnement dont la conclusion contredit littéralement les prémisses
dont elle est déduite. Cette difficulté fondamentale du discours dialectique — qui
est  comprise  dans  le  terme  d’Aufhebung,  qui  signifie  à  la  fois  la  négation  et  la
conservation du point de départ dans le point d’arrivée — renvoie en réalité au
problème posé par la catégorie hégélienne de l’« en soi ».  Le discours dialectique
affirme  que  le  terme  de  départ  est  en  soi  (c’est-à-dire  implicitement)  ce  qui  est
exprimé explicitement dans le résultat  :  A est  en soi  constitué par la totalité du
réseau de  négation  au  sein  duquel  il  acquiert  sa  place.  En  ce  sens,  le  discours
dialectique est positif, car il affirme ce qu’est réellement A : la « vérité » de A, c’est la
totalité des relations négatives qui la constituent, et l’on pourra alors en conclure,
avec la préface de la Phénoménologie de l’esprit, que « le vrai est le tout » (PhE, 70 ;
W3, 24). Mais de l’autre côté, en disant que A est en soi le tout, ou que le tout est la
« vérité » de A, il critique son point de départ et dit que A,  pris tel quel, est faux :
pour dire ce qu’est  vraiment A,  il  faut donc nier A,  dire que A est faux. Curieux
discours  que  celui  qui,  pour  dire  une  chose,  se  voit  obligé  de  travestir  et  de
transformer  cette  chose.  D’un  côté,  donc,  le  discours  dialectique  dit  ce  qu’est
positivement A :  il  est constructif et positif.  De l’autre, le discours dialectique est
négatif,  car il  remplace A par un autre terme (le Tout).  De sorte que le discours
dialectique semble parler à la fois d’un seul et même objet et d’objets différents : en
disant ce qu’est en soi A, la dialectique élimine A pour parler d’un  autre objet (la
totalité du négatif qui conditionne A, et qui est censé être « implicitement présent »
en  A).  La  dialectique  apparaît  donc  nécessairement  sous  deux  aspects
contradictoires : en faisant mine d’expliciter par analyse le contenu d’un seul objet
donné au départ, elle semble décrire une transformation synthétique du contenu de
départ. 

L’aporie de la dialectique se formule donc en une question simple : de quoi parle le
discours dialectique ? Ne parle-t-il  que d’un seul objet qu’il  tend à nous dévoiler
dans un processus réflexif, auquel cas la dialectique est une explicitation de ce qui

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



est  analytiquement contenu (et donc déjà présent) dans son point de départ ? Ou
parle-t-il au contraire d’une multiplicité d’objets qui s’enchaînent synthétiquement
les uns aux autres dans un processus réel de transformation du point de départ ?
Ce problème (qui constitue une menace directe pour la cohérence interne de la
pensée  hégélienne6,  bien  que  Hegel  lui-même  n’apporte  que  très  peu  d’indices
permettant  de  le  résoudre7),  peut  être  reformulé  ainsi  :  les  catégories  qui
s’enchaînent  dans  le  raisonnement  dialectique,  sont-elles  des  catégories
compatibles  entre  elles  et  décrivant  chacune  un  aspect  ou  un  moment  d’un
processus  de  transformation  de  la  réalité  (a),  ou  bien  sont-elles  des  catégories
incompatibles  entre elles,  visant  chacune à exprimer une seule et  même réalité
dans tous ses aspects (b)  ?  Autrement dit  :  la dialectique doit-elle être comprise
comme un  processus génétique réel qui décrit  le rythme par lequel le réel s’auto-
engendre de manière dialectique (a), ou comme un processus uniquement  réflexif 
par  lequel  la  pensée  métaphysique  élabore  de  l’intérieur  la  critique  de  ses
catégories fondamentales (b)8 ?

Si l’on privilégie l’option (a), c’est l’aspect transformateur et négateur de l’Aufhebung 
qui se trouve souligné, et la dialectique peut être comprise comme une odyssée de
l’être, que le philosophe décrit directement9. Cette lecture, qui peut s’appuyer sur
une interprétation littérale de textes par ailleurs hautement métaphoriques10, fait
de  la  dialectique  la  description  concrète  d’un  processus  comparable  à  une
croissance organique :  elle  décrit  le  développement d’une seule et  même entité
(l’être,  le  tout)  qui  passerait  par  différentes  étapes,  et dont  le  résultat  est  alors
conçu comme une finalité en soi déjà présente dans le point de départ, et inscrite en
lui  tel  un  programme  génétique11.  Le  problème  d’une  telle  lecture  est  qu’elle
relativise  l’absolu  en  le  localisant  à  la  fin  du  processus  :  ce  dernier  devient  un

6  À tel point qu’un interprète du calibre de M. Theunissen a pu y voir le problème majeur de l’hégélianisme (THEUNISSEN 2016,
p. 47, et FULDA, HORSTMANN, & THEUNISSEN 1980, p. 19).
7  D. Henrich affirme qu’en réalité Hegel n’a pas résolu, ni même ne pouvait résoudre ce problème, car les rares indications dans
lesquelles Hegel décrit sa « méthode dialectique » ne concordent jamais avec son mode opératoire réel. Henrich en tirait alors
cette conclusion pour le moins spectaculaire : « On va donc devoir présumer du fait que Hegel a certes utilisé  et maîtrisé un
processus — qui lui-même est en fait une séquence de processus — dont il n’a possédé ni un concept élaboré, ni la loi de leur
succession, ni les conditions spécifiques d’application. […] Dans ses plus grands efforts méthodiques il n’a pas lui-même trouvé
les moyens de comprendre la praxis logique de son œuvre fondamentale » (HENRICH 1967, p. 104).
8  Pour une formulation plus détaillée de ce problème, cf. RENAULT 2001, p. 93-106. 
9  Pour  une  telle  interprétation  du  discours  dialectique  comme  un  discours  de  premier  ordre  décrivant  directement  des
transformations réelles, cf. NUZZO 2014, p. 85-103.
10  Par exemple : la Science de la logique est « la présentation de Dieu tel qu’il est dans son essence éternelle, avant la création de
la nature et d’un esprit  fini » (SL I,  27 ;  W5,  44),  ou encore :  « la nécessité logique […] est le rationnel ou le rythme du tout
organique » (PhE, 99 ;  W3, 55). Hegel compare souvent la dialectique au processus de croissance d’une plante (cf. par exemple
PhE, 58-59 ; W3, 12). 
11  Pour une telle  lecture,  cf.  WARTENBERG 1993,  102-129. En dépit  de certaines formulations (cf.  note précédente),  Hegel
s’oppose  frontalement  à  ce  type  de  lecture  téléologique  du  processus  dialectique  :  « la  méthode  […]  ne  peut,  dans  un
développement temporel, anticiper ceci, à savoir que le commencement déjà en tant que tel serait quelque chose de dérivé » (SL
III, 318 ; W6, 570). Sur ce point, cf. BOURGEOIS 1982, p. 120 sq.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



résultat à la fois conditionné par des étapes qui le précèdent, et relativisé comme
un moment parmi d’autre du processus, dont on se demande dès lors pourquoi il
serait plus « vrai » que les autres12.

Si à l’inverse on privilégie l’option (b), c’est l’aspect explicitant et conservant qui est
mis en valeur,  et  le  processus dialectique est  alors  relégué au rang d’un simple
processus euristique d’apprentissage, d’une odyssée du savoir dans laquelle celui-ci
en  vient  peu  à  peu  à  reconnaitre  ce  qui  était  toujours  déjà  présent.  Cette
interprétation peut s’appuyer sur l’affirmation selon laquelle « l’être lui-même, ainsi
que toutes les déterminations qui suivent […] peuvent être regardés comme des
définitions  de  l’absolu »  (Enc.  I,  §  85,  348  ;  W8,  181).  Dès  lors,  si  le  processus
dialectique débouche sur la catégorie finale qu’est l’Idée absolue, on comprendra
que « tout le reste est erreur,  opacité,  opinion, tendance, arbitraire et caducité ;
l’Idée absolue seule est être, vie impérissable […] et elle est toute vérité » (SL III, 299 ;
W6, 549). Le problème de cette lecture réflexive est strictement symétrique à celui
de la lecture génétique : au lieu de relativiser l’absolu en le situant seulement à la fin
du processus dialectique,  elle  relativise le  processus dialectique lui-même en en
faisant le récit des errances d’une pensée métaphysique parcourant le cercle de ses
illusions lorsqu’elle essaie de penser une seule et même chose, à savoir l’absolu.
Une telle lecture est absurde, puisqu’elle conduit à interpréter, dans la dialectique,
la  catégorie  successive  comme  étant  coextensive  à  la  catégorie  qui  la  précède
(l’Aufhebung du mécanisme dans le chimisme, puis finalement dans la vie, signifiant
donc que tout ce qui est mécanique est en réalité vivant, etc.). Cette lecture contredit
par  ailleurs la  lettre du texte,  puisqu’en faisant  de l’absolu une vérité  latente et
implicitement présente dès le départ, elle rend superflu le processus dialectique lui-
même, qui se voit dès lors rétrogradé au rang d’un simple outil de découverte : 

On  peut  bien  dire  que  c’est  avec  l’absolu  que  tout  commencement  doit
nécessairement être fait ; de même que toute progression n’est que l’exposition
de celui-ci, pour autant que l’étant-en-soi est le concept. Mais, parce que cet étant-
en-soi n’est encore qu’en soi, tout autant il n’est pas l’absolu, ni le concept posé, ni
non plus l’Idée. […] C’est pourquoi la progression n’est pas une espèce de superflu ;
ce qu’elle serait si ce qui constitue le commencement était déjà en vérité l’absolu.
[…]  C’est  seulement  dans  son achèvement  qu’il  est  l’absolu. »  (SL  III,  305  ;  W6,
555-556).

Toute  la  difficulté  est  donc  de  maintenir  le  caractère  double  du  processus
dialectique, à partir d’une juste compréhension du mode de présence du résultat
dans le point de départ : comment penser ce que Hegel appelle l’Aufhebung, c’est-à-
dire un processus de négation de la chose qui soit en même temps sa conservation,
c’est-à-dire l’explicitation de ce qu’elle est « en soi » ? D’une certaine manière, il faut

12  Cf. LEBRUN 1972, p. 100-102.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



que le processus dialectique puisse être compris comme un processus circulaire
dans lequel le résultat  transforme rétroactivement son propre point de départ, de
sorte que le résultat soit à la fois différent de son point de départ (comme dans le
modèle génétique) et identique à ce même point de départ (comme dans le modèle
réflexif).  Le  caractère  double  de  la  dialectique  peut  s’expliquer  par  là  :  en
transformant  rétroactivement  son  point  de  départ,  la  dialectique  peut  à  la  fois
apparaître comme sa négation, sa transformation réelle, et comme sa continuation,
son explicitation. Or, c’est précisément ce double caractère qui fait de la dialectique
un  mode  de  pensée  capable  de  conceptualiser  l’événement,  car  l’événement
implique à la fois d’être présent dans ce qui le précède (sans quoi sa nouveauté ne
pourrait pas même apparaître comme telle) et d’en être absent (sans quoi il serait
simplement  déductible  à  partir  du  point  de  départ)  :  pour  être  pensable,
l’événement doit être à la fois  absent de et  présent dans ce qui le précède. Reste à
savoir  à  quelles  conditions  une  telle  semi-présence  du  résultat  dans  son
commencement est-elle possible : quels présupposés ontologiques faut-il admettre
pour  donner  du  sens  à  l’idée  que  transformer  une  chose,  c’est  poser
rétroactivement ce qu’elle était depuis le départ ?

III.  Les  présupposés  ontologiques  du
discours  dialectique  :  indétermination
partielle de la réalité et autonégation. 

Mon hypothèse est que pour satisfaire ces exigences, le processus dialectique doit
pouvoir  faire  fond  sur  deux  présupposés  ontologiques  fondamentaux  :  (1)  il
implique d’admettre une dimension d’indétermination et de virtualité logée au cœur
de toute réalité  ;  (2)  il  implique ensuite  la  thèse,  plus radicale,  selon laquelle  la
structure  ultime  du  réel,  que  Hegel  appelle  l’absolu,  est  une  structure  d’auto-
négation. Autrement dit : pour que la négation du point de départ puisse en même
temps être sa conservation, il faut d’une part que le point de départ soit traversé de
virtualité, partiellement indéterminé, et que ce point de départ ne soit en lui-même
rien d’autre que l’acte pur de se nier soi-même.

L’indétermination partielle de la réalité

La  dialectique  démontre  la  dépendance  de  la  chose  vis-à-vis  de  la  totalité  des
relations  négatives  qui  la  constituent  :  elle  reconduit  ce  qu’on  croyait  être  des
substances autonomes à la totalité relationnelle qui les conditionne. Seulement, si

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



la détermination d’une chose est relationnelle, elle doit inclure une dimension de
virtualité que Hegel nomme la « disposition » de la chose : si ce qu’est la chose n’est
révélé qu’au contact d’autres choses, si la détermination est relationnelle, alors la
détermination est par définition ouverte et non-exhaustive, car à aucun moment on
ne  peut  avoir  la  garantie  qu’une  chose  aura  épuisé  ses  relations  et  ses
combinaisons possibles au reste de l’univers. Par exemple, la détermination qu’a le
sucre  d’être  soluble  n’apparaît  que  lorsqu’on  le  met  dans  l’eau,  et  cette
transformation pose rétroactivement ce qu’était le sucre depuis le début : il était en soi
soluble. En un sens, la disposition à la solubilité était en soi possédée par le sucre
depuis  le  départ,  et  cette  disposition  n’est  pas  elle-même  apparue  avec  son
actualisation : le sucre est en soi soluble avant d’être posé ou explicité comme tel.
Seulement, l’actualisation de sa solubilité étant ce qui seul peut la révéler (car cette
détermination  n’a  de  sens  qu’en  relation  à  quelque  chose  d’autre),  cette
actualisation ne fait  pas que dévoiler quelque chose qui était  déjà présent :  elle
pose littéralement la présence préalable d’une disposition qui, sans elle, n’aurait pas
été révélée comme en soi déjà présente dans la chose. L’explicitation (le « pour soi »)
pose  rétroactivement  l’« en  soi »  comme  son  présupposé,  qui  l’excède  et  la
conditionne, mais cette explicitation participe de la détermination réelle de la chose.
Car si l’on devait admettre que la disposition était strictement indépendante de son
actualisation,  il  faudrait  alors  accorder  aux  choses  une  infinité  de  dispositions
inconnues et à jamais inconnaissables : on se retrouverait alors, de par le principe
holiste du caractère relationnel de la détermination, devant une inflation indéfinie
du concept de détermination. On dira donc que le sucre avait la disposition d’être
soluble,  même  si  c’est  bien  l’actualisation  de  cette  disposition  qui  la  pose
rétroactivement comme telle. Ici, les conséquences de l’interaction permettent de
« poser comme présupposée » une détermination13.

L’ontologie  hégélienne,  du  fait  qu’elle  pense  la  détermination  comme  étant
conditionnée de manière holistique et relationnelle, implique donc d’admettre une
part d’indétermination irréductible logée au coeur de la détermination d’une chose,
que  Hegel  appelle  sa  « disposition »  —  indétermination  partielle  qui  explique
pourquoi  la  dialectique  est  toujours  comprise  par  Hegel,  non  comme  un
nécessitarisme aveugle, mais comme un déploiement libre, et donc en une certaine
mesure contingent14.  La détermination est donc pour Hegel ouverte à sa propre
spécification virtuelle : il y a du flou, du vague, du virtuel au cœur du réel ; tout n’est

13  SL I, 116 ; W5, 134 : « Ce que quelque chose est en soi est […] affecté par un être-pour-un-autre ; la détermination est du coup,
comme telle, ouverte à la relation à un autre. […] La déterminité saisissant ainsi dans soi l’autre, réunie avec l’être-en-soi, introduit
l’être-autre dans l’être-en-soi ou dans la détermination, qui par là est abaissée à la disposition. […] La disposition relève de ce que
le quelque-chose est en soi ; avec sa disposition quelque chose change. »
14  Précisons que chez Hegel, la contingence s’entend au sens aristotélicien de ce qui se situe entre le parfaitement déterminé et
l’indéterminé, et donc de ce dont la détermination est traversée d’une précarité ou d’une « inquiétude absolue » (SL II, 194 ; W6,
206) (cf. HENRICH, 1967, p. 169-170, et MABILLE 2013, p. 197-248).

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



pas déterminé définitivement et de manière fixe, et Hegel refuse donc l’idée d’un
Bloc-Univers  de déterminations figées15.  Des interactions nouvelles  transforment
littéralement  la  chose ;  elles  en  modifient  les  déterminations  propres,  tout  en
révélant,  de  manière  rétroactive,  ce  qu’était  virtuellement  la  chose,  mais  qu’elle
aurait très bien pu ne jamais devenir16.

Hegel  s’oppose  donc  à  deux  principes  kantiens  :  d’une  part,  au  principe  de
détermination complète  du concept,  pour  lequel  tout  concept  est  intégralement
déterminable  dans  son  extension,  et  d’autre  part  au  principe  de  détermination
intégrale de la chose, qui veut que toute chose soit intégralement déterminée par
son concept17 — qui relèvent, chez Kant, de l’idéal de la raison pure, et servent donc
de règle  à la  poursuite indéfinie de la  détermination dans la  connaissance.  Que
Hegel refuse ces deux principes est rendu parfaitement clair dans sa conception
spéculative de la singularité,  qui  renvoie chez lui  à un certain achèvement de la
détermination, du fait qu’elle est la « déterminité déterminée » (SL III,  57, 68 ;  W6,
288, 299) ou la « déterminité absolue » (SL III, 45 ; W6, 277). Mais cet achèvement de la
détermination ne doit pas s’entendre au sens quantitatif où la détermination serait
intégrale : il ne signifie pas, pour employer un vocabulaire leibnizien, que la notion
d’une substance serait « complète », au sens où elle serait « si accomplie, qu’elle soit
suffisante à comprendre et à faire déduire tous les prédicats du sujet à qui cette
notion est attribuée »18. Hegel prend le contrepied de la tradition leibnizienne (que 
la théorie kantienne de l’idéal de la raison ne fait que prolonger) car il conçoit la
détermination singulière non pas comme une détermination qui serait si complète
qu’elle serait  intégrale, mais comme une détermination dont la « complétude » est
qualitative,  et  provient  du fait  qu’elle  se redouble de manière auto-réflexive :  la
singularité est la « déterminité se rapportant à elle-même » (SL III,  57, 65, 66 ;  W6,
288,  296,  297),  « [elle  est]  l’autodétermination  […]  qui  consiste,  […]  dans  la
détermination, à ne fusionner qu’avec soi-même » (PPD, § 7, 156 ; W7, 54)19.

15  Sur un tel principe d’indétermination partielle de la réalité chez Hegel, cf. BOWMAN 2013, p. 126-132. 
16  Le holisme hégélien est donc proche, du moins sur ce point précis, des conséquences que pouvait tirer John Dewey de son
interactionnisme universel, lorsqu’il affirmait que « tout ce qui existe, en tant que connu ou connaissable, est en interaction avec
d’autres choses et entre dans des rapports d’associations, tout en étant solitaire et unique. […] Les choses, en s’assemblant,
confèrent à l’assemblée et aux parties qui la constituent de nouvelles propriétés issues des énergies libérées qui avaient été
refoulées jusqu’alors » (DEWEY 2012, p. 168).
17 KANT 2006, A571-572/B599-600, p. 518. 
18  LEIBNIZ 2004, § VIII, p. 160.
19  Comme l’a souligné MARTIN (2012 p. 243-244), le concept hégélien de singularité suppose donc l’indétermination partielle du
singulier,  et  donc  la  possibilité  permanente  d’ajouter  une  détermination  particulière  n+1  a  une  chose  qui  par  ailleurs  est
pleinement singularisée, car « en tant qu’il est cette relation à soi, [le singulier] est tout aussi bien indifférent à l’égard de cette
déterminité, il sait qu’elle est […] une simple possibilité par laquelle il n’est pas lié » (PPD, § 7, 156 ; W7, 54).

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



L’absolu  comme  acte  d’auto-négation  de
toute  réalité  :  solution  de  l’aporie  de  la
dialectique.

On vient de voir que la dialectique suppose d’admettre la possibilité de l’événement,
au sens où elle implique une indétermination partielle de l’être. Mais il  faut aller
plus loin, car l’événement est en réalité rendu nécessaire par l’idéalisme hégélien. On
se souvient que l’idéalisme hégélien implique que toute détermination est en réalité
contradictoire  :  A  n’est  A  qu’en  n’étant  pas  B,  C,  D,  etc.,  et  ne  se  pose  qu’en
(présup)posant sa négation. C’est donc la totalité de la négation qui constitue en soi
toute chose : « le vrai est le tout » (PhE, 70 ; W3, 24). Mais, pour comprendre ce que
cela veut dire, il faut se demander ce qu’est cette totalité. Si la totalité est elle-même
une substance, on retombe dans un spinozisme, c’est-à-dire dans une ontologie de
la  substance  au  carré  :  les  entités  finies  sont  intégralement  relationnelles  et
négatives, certes, mais leur totalité, elle, est pleinement positive, elle est la totalité
infinie des entités finies qui ne sont, quant à elles, qu’une expression illusoire et
trompeuse  de  la  substance.  Or,  c’est  sur  ce  point  précis  que  Hegel  s’écarte  de
l’interprétation spinoziste de l’adage omnis determinatio est negatio 20. 

À  propos du tout,  qui  est  censé être  le  résultat  que démontre le  raisonnement
dialectique,  Hegel  nous  dit  qu’il  s’agit  de  « l’unité  des  déterminations  dans  leur
opposition »  (Enc.  I,  §  82,  344  ;  W8,  176).  Seulement,  cette  unité  est  celle  de  la
relation négative qui permet de distinguer des déterminations les unes des autres,
et  donc le  tout  ne peut pas être pensé comme une unité positive qui  serait  en
surplomb par rapport à la multiplicité des entités finies : la relation du tout à ses
éléments  que  sont  les  entités  déterminées  ne  peut  être  une  simple  relation
d’inclusion ou de subsomption. Si l’on pense l’unité du tout comme une unité pure
qui transcenderait ou qui serait première par rapport à la multiplicité, alors cette
dernière devient elle-même une illusion en soi inexplicable, et c’est à ce moment-là
que se pose le problème métaphysique traditionnel d’une dérivation du multiple à
partir  de  l’unité.  Pour  penser  une  totalité  qui  ne  se  perde  pas  dans  une  unité
abstraite et diffuse, et qui équivaudrait à la négation unilatérale de la diversité de
ses éléments, il faut donc penser l’unité comme étant différentielle : dans ce cas de
figure,  que privilégie  Hegel,  l’unité  des  éléments  doit  être  pensée de  telle  sorte
qu’elle puisse aussi permettre une indépendance ontologique réelle des éléments
singuliers qu’elle unifie et totalise21. Chez Hegel, donc, le tout désigne la totalité de

20  BOWMAN, 2018, p. 106 sq.
21  HENRICH 2004, p. 242 sq.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



la négativité qui conditionne les distinctions : la totalité n’annule pas les distinctions
mais les produit, les rend possible, les confirme. Autrement dit, le holisme de Hegel
ne doit pas être interprété dans le sens d’un  monisme numérique selon lequel la
multiplicité des individus serait une illusion, mais dans le sens d’une célébration ou
d’une assomption de la multiplicité au sein d’un pluralisme et d’un individualisme
holiste22. La totalité ne doit en aucun cas être comprise comme une réduction de la
multiplicité  à  l’unité  d’un  principe,  mais  doit  être  strictement  immanente  au
déploiement de la multiplicité : elle n’est à proprement parler  rien d’autre que ce
déploiement même. 

Ce qui signifie que la totalité,  pour être pensée de manière cohérente,  doit  être
identifiée au mouvement même d’auto-négation des entités finies elles-mêmes23.
L’absolu hégélien n’a rien d’une surréalité positive, se situant par delà des entités
finies dès lors  illusoires :  c’est  au contraire le  processus logique d’auto-négation
immanent à toute réalité déterminée, processus par lequel tout ce qui est se pose
soi-même comme l’unité de soi et de son autre. Autrement dit, ce qui pour Hegel est
l’absolu, c’est la duplicité fondamentale du réel, par laquelle toute entité réelle n’est
jamais  juste  elle-même,  mais  est  toujours  déjà  l’autre  d’elle-même,  sa  propre
négation, son propre mouvement de se transcender soi-même — ou, pour être plus
exact, le processus par lequel toute entité, pour être uniquement elle-même et rien
d’autre, doit toujours déjà être l’unité d’elle-même et de son autre : l’absolu hégélien
n’est  rien  d’autre  que  ce  processus  d’auto-dédoublement,  d’auto-négation  qui
constitue l’identité de chaque chose. 

On  obtient  là  la  clef  de  résolution  de  ce  que  nous  avons  appelé  l’aporie  de  la
dialectique, qui revenait en réalité au problème de faire sens de l’Aufhebung. Pour
que la négation de A soit l’explicitation de ce que A est vraiment, pour que nier A ce
soit en même temps le conserver, le confirmer dans son être, il faut que A soit  en
réalité un être négatif, un acte pur de se nier soi-même : si A est en soi trois fois rien,
alors nier A en B, c’est dire ce qu’était A au départ, à savoir trois fois rien. 

Or, cette structure d’auto-négation, d’auto-dédoublement, qui est le ciment « idéel »
des choses (qui ne sont donc plus, à proprement parler, des « choses », mais bien
des structures relationnelles auto-négatives) apparaît dès lors nécessairement sous
deux aspects. (1) Elle apparaît d’un côté comme totalité inclusive et unifiante : en tant
que  totalité  inclusive,  la  structure  d’auto-négation  apparait  dans la  dialectique,
comme un moment de la dialectique apparaissant à côté d’autres moments : elle est
son  résultat.  (2)  Mais  ce  résultat  n’est  rien  positivement,  puisqu’il  n’est  qu’une
structure d’auto-négation universelle : il ne fait que dire explicitement la précarité
ontologique de toute chose. Le seul contenu que peut avoir ce résultat, c’est donc le

22  J’emprunte la notion d’« individualisme holiste » à HONNETH 2017, p. 43. 
23  HENRICH 1982, p. 146. 

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



processus dialectique tout entier, et la totalité apparaît cette fois comme totalité
disjonctive,  totalité  de  l’exclusion universelle  du  multiple,  qui  se  manifeste  par la
dialectique. Ce double aspect de la totalité qui est « le vrai », Hegel affirme qu’elle
est rendue pleinement manifeste dans la forme du syllogisme disjonctif, qui est la
forme finale du syllogisme :

La totalité [… est] une sphère universelle qui contient sa particularisation totale
[i.e. son auto-division en une pluralité de parties, F.P.], — le genre décomposé en ses
espèces : A, qui est aussi bien B que C que D. Mais la particularisation est, en tant
que différenciation, tout autant le  ou bien-ou bien de B, C,  et D, unité  négative,
l’exclusion réciproque des déterminations » (SL III, 163 ; W6, 398-399)24.

Le tout-absolu se manifeste donc une fois comme totalité positive et inclusive dans
la dialectique (comme son résultat), une fois comme totalité négative et disjonctive
par la dialectique : la totalité absolue se manifeste à la fois  dans le processus et
comme le processus lui-même. Une fois le tout apparaît comme un objet que décrit
le  discours  dialectique,  une  fois  il  apparait  comme l’acte  performatif  par  lequel
s’énonce  le  discours  dialectique  lui-même.  Autrement  dit,  cette  totalité  apparaît
aussi  bien comme la  substance que décrit  le discours dialectique, que comme le
sujet qui  s’accomplit  positivement  dans  l’énonciation  même  de  ce  discours.  On
comprend  donc  que  le  discours  dialectique  est  performatif  :  il  ne  fait  pas  que
décrire un absolu qui lui préexisterait (le tout), mais participe positivement de sa
réalisation  par  l’acte  même  de  son  énonciation  philosophique —  et  l’on  ne
s’étonnera donc pas de voir que la plus haute forme de l’esprit absolu (c’est-à-dire
de l’absolu  réalisé de manière intra-mondaine) est la pensée philosophique, et pas
n’importe laquelle : la pensée dialectico-spéculative de Hegel. 

C’est  là  ce  qui  permet  à  la  fois  de  résoudre  l’aporie  de  la  dialectique  et  d’en
expliquer  la  nécessité  ou  l’origine  :  la  dialectique  apparaît  à  la  fois  comme  le
processus d’explicitation d’une seule totalité (la totalité inclusive comme résultat de
la  dialectique)  et  comme  le  processus  de  déploiement  d’une  multiplicité  de
contenus  antagoniques  (la  totalité  disjonctive  et  négative  comme  processus
dialectique).  Mais  il  faut  comprendre  que  lorsque  le  tout  est  posé  dans  la
dialectique  comme  résultat,  cette  manifestation  de  la  totalité  est  imparfaite  et
partiale : elle nous fait croire que l’absolu hégélien se situerait justement à la fin,
dans une apothéose ou une parousie, dans un avènement final et glorieux ou dans
une « fin de l’histoire ». Seulement, si le tout n’arrivait qu’à la fin, il  ne serait pas
véritablement le tout : lorsque le tout se situe à la fin de la dialectique comme son
résultat, il se manifeste comme une partie de lui-même, comme une partie faisant
face à ses propres parties (qui le précèdent), et c’est pour cela qu’en tant que partie

24  Nous nous accordons pleinement avec LUGARINI (2016, p. 33) pour qui le syllogisme disjonctif livre la clef de compréhension
du concept hégélien de totalité.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



finale,  il  n’est  rien  positivement.  Le  tout  n’est  en  fait  effectif  et  réel  que  dans
l’immanence, au jour le jour, du processus dialectique d’auto-négation lui-même : il
est une rose qui ne peut exister que « dans la croix du présent ». 

C’est là ce qui explique le caractère toujours déceptif et vide de l’absolu chez Hegel :
l’absolu,  le  résultat  de la  dialectique,  est  aussi  vide et  négatif  que son point  de
départ, car son seul contenu, c’est la procession dont il procède. De fait, que disent
les chapitres que Hegel consacre à l’absolu, à la fin de ses livres ? Ils ne disent rien,
ou  plutôt  ils  disent  :  « passe  ton  chemin,  recommence,  l’absolu  était  dans  le
processus lui-même, c’était l’acte d’auto-négation universel ». Il est à cet égard de la
plus haute importance que le chapitre qui clôt la Science de la logique ne fasse rien
d’autre que théoriser la forme dialectique même de l’auto-génération rationnelle
des catégories de la logique, c’est-à-dire sa « méthode ». De même, l’esprit absolu,
censé « clôturer » le système, ne parle que de philosophie, dont la forme la plus
haute est la philosophie que le lecteur vient de parcourir, à savoir la philosophie
spéculative.  L’absolu  de  Hegel  est  donc  vide,  sans  contenu,  parce  que  son seul
contenu, c’est la forme de l’auto-négation dialectique qui se ressaisit positivement
elle-même comme absolue, structure d’auto-négation qui n’est rien hors de l’auto-
négation du multiple dont elle provient, et qui doit donc elle-même se nier comme
absolu  séparé,  pour  dès  lors  apparaître  nécessairement  sous  une  double
perspective : comme totalité du processus et comme moment final du processus. 

Or, comment exprimer dans le discours philosophique ou scientifique un tel objet,
ou plutôt un tel processus d’auto-négation de tout objet, et donc un tel non-objet ?
Le seul discours qui soit à même d'exprimer un tel absolu semble justement être un
discours  dialectique  qui, pour exprimer le caractère intimement contradictoire des
choses, se contredit lui-même, et devient ainsi identique à l’objet dont il parle. Un tel
discours, qui se nie lui-même, devient identique à son objet car son seul véritable
« objet », c’est justement le processus d’auto-négation de tout objet et d’idéalisation
de toute réalité déterminée. L’absolu hégélien, ce qu’il appelle le tout, n’est donc pas
un objet situé au-delà ou à côté des autres entités qui sont l’objet du savoir : c’est la
dialectique elle-même. Et la dialectique n’a rien d’une grande Odyssée,  ni  même
d’un parcours : elle n’est que la grammaire formelle de l’hétérosubsistance et de
l’idéalité  du  réel,  c’est-à-dire  de  son  ouverture  à  l’événement,  et  ne  fait  que
manifester  le  fait  pour  tout  objet  de  désavouer  sa  substantialité  et  d’avouer  sa
précarité ontologique fondamentale. La structure fondamentale du réel, que seule
une  pensée  dialectique  peut  exprimer  pour  Hegel,  est  donc  ce  « naître  et  ce
disparaître  qui,  lui-même,  ne  naît  ni  ne  disparait »  (PhE,  90  ;  W3,  46),  il  est  ce
caractère double, ce délire bachique par lequel toute réalité se nie et se transcende
elle-même, par lequel donc tout être est, au fond, événement.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



BIBLIOGRAPHIE

Bourgeois Bernard, Études hégéliennes, Paris, PUF, 1992.

Bowman Brady, Hegel’s Metaphysics of Absolute Negativity, Cambridge University Press, 2013.

Bowman Brady, « Autonomy, Negativity, and the Challenge of Spinozism in Hegel's Science of Logic », 
Journal of the History of Philosophy, Vol. 56, N°1, January 2018, p. 101-126.

Braitling Petra, Hegels Subjektivitätsbegriff, eine Analyse mit Berücksichtigung intersubjektiver Aspekte,
Königshausen & Neumann, Tübingen, 1991.

Dewey John, Expérience et Nature, tr. fr. J. Zask, Paris, Gallimard, 2012.

Fulda Hans-Friedrich, « Unzulängliche Bemerkungen zur Dialektik », in R-P. Horstmann (dir.), Dialektik
in der Philosophie Hegels, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1978.

Fulda H-F., HORSTMANN R-P & THEUNISSEN M., Kritische Darstellung der Metaphysik. Eine Diskussion
über Hegels « Logik », Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main, 1980.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Werke in zwanzig Bänden, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel,
Francfort, Suhrkamp, 1969-1971.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique I : L’Être (1812), tr. fr. G. Jarczyk & P-J. Labarrière,
Paris, Kimé, 2006.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Principes de la philosophie du droit, tr. fr. J-F. Kervégan, Paris, PUF,
2013.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Encyclopédie des sciences philosophiques, I : La Science de la logique, tr
fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 2014.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique II : L’Essence, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin,
2016a.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Science de la logique III : Le Concept, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin,
2016b.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Phénoménologie de l’esprit, tr. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 2016c.

Henrich Dieter, Hegel im Kontext, Suhrkamp Frankfurt am Main, 1967.

Henrich Dieter, « Deduktion und Dialektik. Vorstellung einer Problemlage », in Dieter Henrich (Hrgb.), 
Kant oder Hegel ? Über Formen der Begründung in der Philosophie, Stuttgart, Klett-Cotta, 1981.

Henrich Dieter, « Die Formationsbedingungen der Dialektik. über die Untrennbarkeit der Methode
Hegels von Hegels System », in « Hegel et la dialectique », Revue Internationale de Philosophie,
n°139-140, Paris, PUF, 1982.

Henrich Dieter, « Logical Form and Real Totality : The Authentic Conceptual Form of Hegel’s Concept
of the State » in Pippin & Höffe (ed.), Hegel on Ethics and Politics, Cambridge University Press, 2004, p.
241-267.

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Honneth Axel, L’idée du socialisme. Un essai d’actualisation, tr. fr. P. Rusch, Paris, Gallimard, 2017.

Houlgate Stephen, « Hegel’s Critique of Foundationalism in the “Doctrine of Essence” », Bulletin of the
Hegel Society of Great Britain, 1999, p. 18-34.

Hösle Vittorio, Hegels System, B. 1 : Systementwicklung und Logik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1987.

Kant Emmanuel, Critique de la raison pure, tr. fr. A. Renaut, Paris, GF-Flammarion, 2006.

Lebrun Gérard, La patience du concept, Paris, Gallimard, 1972.

Leibniz Gottfried Wilhelm. Discours de métaphysique & Monadologie, tr. fr. M. Fichant, Paris, Gallimard,
2004.

Longuenesse Béatrice, Hegel et la critique de la métaphysique, Paris, Vrin, 2015.

Lugarini Leo, « Die Bedeutung des Problems des Ganzen in der Hegelschen Logik », in Dieter Henrich 
(Hsgb.), Hegel-Tage Chantilly 1971 : Die Wissenschaft der Logik und die Logik der Reflexion, Felix Meiner
Verlag, Hamburg, 2016.

Mabille Bernard, « Hegel et la signification du principe de raison », in Olivier Tinland, Lectures de
Hegel, Paris, Le livre de Poche, 2005.

Mabille Bernard, Hegel, l’épreuve de la contingence, Paris, Hermann, 2013.

Martin Christian, Ontologie der Selbstbestimmung, Eine operationale Rekonstruktion von Hegels
“Wissenschaft der Logik”, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012.

Nuzzo Angelica, « Dialectic as Logic of Transformative Process », in Katerina Deligiorgi, London & New
York, Routledge, 2014.

Pippin Robert, Hegel’s Realm of Shadows, The University of Chicago Press, 2019.

Pippin Robert, Hegel’s Idealism : the Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge University Press,
1989.

Renault Emmanuel, Hegel : la naturalisation de la dialectique, Paris, Vrin, 2001.

Stern Robert, « Hegel’s Idealism », in Robert STERN, Hegelian Metaphysics, Oxford University Press,
2009.

Tinland Olivier, L’idéalisme hégélien, Paris, CNRS Editions, 2013.

Theunissen Michael, Sein und Schein. Die Kritische Funktion des Hegelschen Logik, Suhrkamp Frankfurt
am Main, 2016.

Wartenberg Thomas, « Hegel’s Idealism : The Logic of Conceptuality » in Frederick C. Beiser, The
Cambridge companion to Hegel, Cambridge University Press, 1993. 

PLAN

I. L’idéalisme hégélien. 
II. La dialectique comme mode d’exposition du holisme hégélien.

La structure formelle de la dialectique 

• 
• 

◦ 

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



L’aporie de la dialectique : recouvrement de catégories incompatibles ou non-
recouvrement de catégories compatibles ? 

III. Les présupposés ontologiques du discours dialectique : indétermination partielle de la
réalité et autonégation. 

L’indétermination partielle de la réalité
L’absolu comme acte d’auto-négation de toute réalité : solution de l’aporie de la
dialectique.

AUTEUR

Ferdinand Perot
Voir ses autres contributions
Université Bordeaux-Montaigne, ferdinand.perot@u-bordeaux-montaigne.fr

◦ 

• 

◦ 

◦ 

La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?

Fabula / Les Colloques, « Sur l'événement », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Perot+Ferdinand
mailto:ferdinand.perot@u-bordeaux-montaigne.fr

	La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?
	Can the Hegelian Dialectic Think the Event?
	Ferdinand Perot

	La dialectique hégélienne peut-elle penser l’événement ?
	Can the Hegelian Dialectic Think the Event?
	Ferdinand Perot



	I. L’idéalisme hégélien.
	II. La dialectique comme mode d’exposition du holisme hégélien.
	La structure formelle de la dialectique
	L’aporie de la dialectique : recouvrement de catégories incompatibles ou non-recouvrement de catégories compatibles ?

	III. Les présupposés ontologiques du discours dialectique : indétermination partielle de la réalité et autonégation.
	L’indétermination partielle de la réalité
	L’absolu comme acte d’auto-négation de toute réalité : solution de l’aporie de la dialectique.
	BIBLIOGRAPHIE
	PLAN
	AUTEUR



