fabula Fabula / Les Colloques
Les C(,)ll()qu,e.s Espéces en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et
encyclopédies fictives

Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire
utopiste des especes possibles.

Giraffe, anti-giraffe, conter-giraffe. The utopian bestiary
of possible species.

Elisabeth Plas

Pour citer cet article

Elisabeth Plas, « Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire
utopiste des espéces possibles. », Fabula / Les collogues, «
Politique des espéces inventées. Espéces en voie d'apparition.
Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », URL : https://
www.fabula.org/colloques/document15701.php, article mis en
ligne le 24 Octobre 2025, consulté le 11 Janvier 2026

Ce document a été généré automatiquement le 11 Janvier 2026



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste
des especes possibles.

Giraffe, anti-giraffe, conter-giraffe. The utopian bestiary of possible
species.

Elisabeth Plas

Dans la premiére partie des Misérables, « Fantine », Hugo énonce « péle-méle, ce qui
surnage confusément de I'année 1817 ». Quelque part entre la mode des casquettes
en cuir maroquiné style esquimaux et le changement de nom du pont d’Austerlitz,
on lit: «En 1817, il y avait a 'Académie des Sciences un Fourier célébre que la
postérité a oublié et dans je ne sais quel grenier un Fourier obscur dont l'avenir se
souviendra » (Hugo, [1862] 2018, p. 122). Le premier, c'est Joseph Fourier,
mathématicien. Le second, c'est Charles, le théoricien socialiste, «le grand
utopiste » de Barthes (1971, p.7), qui effectivement, quand Hugo entreprend
I'écriture des Misérables, une trentaine d'années apres le retour des casquettes
esquimaux, est devenu un penseur majeur de la société, théorisant un nouveau
modele social et anthropologique fondé sur 'Harmonie sociétaire, projet libérateur
et émancipateur d'organisation collective en phalanstére dans laquelle les besoins
et plaisirs de tous seraient satisfaits.

Or refaire le monde, pour Fourier, c'est refaire la nature et repenser l'ordre naturel.
L'utopie socialiste est une utopie naturaliste, et 'avenement d'un nouvel age
d'Harmonie, faisant suite aux temps présents de la Civilisation, s'accompagne d'une
évolution, ou d'une transformation, de l'ordre naturel. Comme les autres théories
des premiers socialistes, la pensée de Fourier inscrit donc les dynamiques de la
société des hommes dans une vaste cosmologie, dans laquelle les destinées
humaines sont mécaniquement liées a celles des étres vivants, des minéraux et des
planetes. Profondément romantique, ce socialisme utopique se présente comme un
bio-socialisme qui envisage la société des hommes dans tous ses liens possibles aux
histoires de la nature, des especes animales, des végétaux et des minéraux et
concoit le nouvel ordre social des sociétés a venir comme indissociable d'un nouvel
ordre cosmologique.

Cet article se concentrera sur le versant animal de la théorie fouriériste et sur ses
rapports avec la théorie sociale. Dans le prolongement de l'utopie sociétaire, y

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

aurait-il un bestiaire utopiste ? Si tel est le cas, comment ce bestiaire se distingue-t-il
d’'autres modeéles de classification des bétes, comme celui du bestiaire médiéval ou
de [lhistoire naturelle? Que leur emprunte-t-il, dans sa structure, dans son
épistémologie et dans sa conception de I'animal, de I'animalité et de la création des
especes ? Enfin, si Fourier est a I'évidence l'auteur d'une critique puissante de la
société des hommes, que faire aujourd’hui de sa pensée du non-humain, dans le
cadre d'une réflexion non seulement poétique, mais aussi écologique ?

La girafe, de Lamarck a Fourier. Origine,
transformation et création des espéces

Le bestiaire de Fourier ne se feuillette pas. Fourier n'est pas l'auteur d'un livre des
bétes, et sa pensée de I'animal ne saurait s'énoncer en un ouvrage, puisque tous les
plans du monde, humain et non-humain, sont liés et qu'aucun d'entre eux ne suit
une évolution indépendante des autres. Elle se glane toutefois et peut étre
recomposée au fil de plusieurs milliers de pages, de la Théorie des quatre
mouvements et des destinées générales (1808) et des quatre volumes de la Théorie de
'unité universelle (1822-1823), qui élaborent un projet de société radicalement neuf -
annoncé comme une découverte dans le texte de 1808 - en méme temps qu'une
théorie de l'origine des especes et de leur évolution, largement méconnue, qui
gagnerait a trouver sa place dans une histoire des idées et des conceptions pré-
darwiniennes de I'évolution. A I'heure actuelle, Fourier n‘occupe pour ainsi dire
aucune place dans les histoires des théories évolutionnistes, alors méme que ses
théses dialoguent, a leur maniére et selon leur terminologie singuliére, avec le
fixisme de Georges Cuvier et le transformisme de Jean-Baptiste Lamarck. Sa
position marginale dans [l'histoire des idées transformistes et évolutionnistes
s'explique entre autres par la langue nouvelle dont il est linventeur, qui n'est pas
celle des naturalistes du Muséum et qui entend rompre avec la langue usuelle, et
par le projet utopique de réforme sociale a laquelle s'adosse sa théorie de la
création et de la transformation des especes.

L'utopie naturaliste de Fourier s'enracine en effet dans une relecture de la Genése
et une théorie des créations successives des especes qui auraient suivi. Selon la
théorie de Fourier, la premiere création, celle des grands carnassiers, est celle qui
n'a pas résisté au Déluge. La deuxieme et la troisieme (qui se sont déroulées en
Europe puis en Amérique) ont survécu au deuxieme Déluge et 'lhomme en est issu,
qui est appelé a modeler, selon la terminologie fouriériste, la quatrieme et la
cinquiéme créations. Le verbe « modeler » dessine l'espace de l'utopie et la justifie :
le role de l'espece humaine, créé a l'image de Dieu, n'est pas de créer, mais de

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

modeler et de faire advenir les espéces animales, créées par Dieu comme possibles
et dont la réalisation effective dépend des hommes. En cela, le bestiaire utopique
n'‘est pas une chimeére ou une fiction, cantonnée au régime de limaginaire: sa
valeur est programmatique et s'il est utopique, c'est au sens ou il élargit le champ
du réel, en dessinant un nouvel ordre naturel et social possible. Comme le
remarque Michel Nathan, coexistent chez Fourier « une cosmogonie descriptive et
une cosmogonie appliquée » (1981, p. 43), : la bonne intelligence de cette derniére
fera advenir de nouvelles especes, propres a la société harmonienne.

Pour saisir la singularité de la conception fouriériste de l'apparition des espéces

animales, il est éclairant de revenir & celle qui a défié tous les naturalistes du xix®
siecle, et Lamarck le premier, a savoir la girafe. L'allongement de son cou, le
déséquilibre ou l'apparente maladresse de sa course, I'asymétrie de ses pattes, la
nature de ses cornes qui n'‘en sont pas tout a fait ont forcé I'étonnement et
contraint les hypothéses a se préciser. Linterprétation qu'en donne Lamarck en
1809 est bien connue et se trouve dans le chapitre sur «linfluence des
circonstances sur les actions des animaux » de sa Philosophie zoologique :

Les animaux ruminants ne pouvant employer leurs pieds qu'a les soutenir, et
ayant peu de force dans leurs machoires, qui ne sont exercées qu'a couper et
broyer I'herbe, ne peuvent se battre qu'a coups de téte, en dirigeant I'un contre
l'autre le vertex de cette partie.

Dans leurs acceés de coléere, qui sont fréquents, surtout entre males, leur sentiment
intérieur, par ses efforts, dirige plus fortement les fluides vers cette partie de leur
téte, et il s'y fait une sécrétion de matiere cornée dans les uns, et de matiéere
osseuse mélangée de matiere cornée dans les autres, qui donne lieu a des
protubérances solides : de la l'origine des cornes et des bois, dont la plupart de ces
animaux ont la téte armée (Lamarck, 1809, p. 256)

Dans la théorie de Lamarck, lI'influence des milieux produit la diversification et la
complexification du vivant. La girafe, comme les autres espéces, a été dessinée pour
s'adapter a son milieu et, en I'occurrence, pour atteindre sa nourriture dans des
espaces ou elle n'est pas au sol. Quant aux petites cornes, c'est « leur sentiment
intérieur », particulierement la colere, excitée par la rivalité entre males, qui les
sécrete. La volonté des organes détermine ainsi leur changement et les caracteres
ainsi acquis sont, pour Lamarck, héréditaires. C'est donc la double influence du
milieu et d'une passion qui modele 'anatomie de l'animal.

L'interprétation que propose Fourier des cornes de la girafe et de sa singuliere
apparence dans le deuxieme tome de la Théorie de l'unité universelle est tout autre :

L'hiéroglyphe de la Vérité dans le regne animal, c'est la girafe. Puisque le propre de
la vérité est de surmonter les erreurs, il faut que I'animal qui la représente éléve
son front au-dessus de tous les autres ; telle est la girafe, qui broute les

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

branchages a 18 pieds de hauteur. C'est, dit un vieil auteur, « une béte moult belle,
douce et agréable a voir». La Vérité aussi est moult belle, mais comme elle ne
saurait s'accorder avec nos usages, il faut que la girafe, son hiéroglyphe, ne soit
d'aucun emploi dans nos travaux. [...]. La Vérité chez nous n'est belle « qu'en
perspective et non en pratique », et la girafe, par analogie, n‘est admirée que
lorsqu’elle est en repos ; mais dans sa démarche elle excite les huées comme la
Vérité excite les huées quand elle est agissante. [...] pour représenter cette
compression de la Vérité, cet obstacle invincible a ces développements, Dieu a
tranché les bois de la girafe a leur racine ; ils ne font que poindre et ne peuvent
étendre leurs rameaux ; le ciseau de Dieu les a coupés a leur base, comme parmi
nous le ciseau de l'autorité et de l'opinion abat la Vérité a son apparition et lui
interdit tout essor. Cependant le plus fourbe de nous veut encore paraitre
véridique, et, « tout ennemis que nous sommes » de la Vérité, nous aimons a nous
affubler de son enveloppe ; et par analogie, nous ne voulons de la girafe que son
enveloppe, que sa peau qui est extrémement belle. Quand nous saisissons cet
animal, nous le traitons « tout a point » comme nous traitons la Vérité ; nous lui
disons : « Pauvre béte, tu n'es bonne qu'a rester dans tes déserts, loin de la société
des hommes. On peut tadmirer un moment, mais il faut finir par te tuer et ne
garder que ton manteau, de méme que nous étouffons la Vérité pour n'en garder
que l'apparence. » (Fourier, [1822] 1966, t. Il, p. 287-288)

La physionomie de la girafe telle que linterprete Fourier est aussi 'expression de
passions et d'idées, non pas celles des individus de I'espece s'adaptant a leur milieu,
mais celles des sociétés humaines, qui a chaque époque et dans chaque civilisation,
s'incarnent en des formes nouvelles, chez tous les étres vivants. Le texte se
développe selon une méthode herméneutique propre a Fourier, qui interprete
toutes les singularités de I'animal (son pelage extraordinaire, ses cornes rognées,
son cou allongé) et les déchiffre une a une, selon une rhétorique profondément
analogique qui rappelle celle des bestiaires médiévaux : « telle est la girafe [...] la
vérité aussi... ; la girafe, par analogie... ».

Le bestiaire passionnel et ses hiéroglyphes
animaux

Si Fourier invente une langue nouvelle, il use simultanément d’'une rhétorique d'un
autre temps, qui n'est pas sans rappeler celle des bestiaires médiévaux. La
résurgence d'une pensée médiévale qui interpreéte les choses de la nature comme
autant de signes du dessein de Dieu est particulierement visible dans la page
consacrée a la girafe. La créature n'est pas un organisme vivant, et les altérations de
sa forme ne sont dues ni au milieu ni a son « sentiment intérieur » : sa forme est le
reflet de la civilisation dans laquelle elle survient, et doit étre interprétée et
comprise a la maniére d'un « hiéroglyphe », selon la grille de lecture élaborée par

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

Fourier. La métaphore du hiéroglyphe, que I'égyptomanie du début du xix® siécle a
remis a la mode dans le discours littéraire et philosophique, suggere un monde
dont toutes les créations seraient des signes et ou tout serait lisible. Le « ciseau de
Dieu » qui retranche «les bois de la girafe a leur racine » est une image qui elle
aussi rend compte de la causalité a l'ceuvre dans I'évolution et I'apparition des
especes. Depuis la Chute, les animaux du grand livre du monde ont besoin de
'exégese pour étre compris, car leur sens ne nous est plus accessible sans
médiation. Si la grille de lecture n'est plus la méme, du bestiaire médiéval au
socialisme utopique, le geste herméneutique est tout aussi nécessaire. A propos de
I'ontologie animale dans les bestiaires médiévaux, Christopher Lucken explique que
les animaux médiévaux «fonctionnent comme des lettres sans signification
préétablie, non comme des éléments du verbe divin, inscrits a méme le livre du
monde afin d'en étre la présence visible » (Lucken, 1994, p. 51).

Comme le symbolisme médiéval, le symbolisme fouriériste tisse des analogies entre
les formes visibles et les idées abstraites qu’elles incarnent. Ainsi, les mots de Michel
Pastoureau a propos du symbolisme médiéval semblent également rendre compte
du décryptage auquel se livre Fourier :

Méme s'il est polymorphe, le symbole médiéval se construit presque toujours
autour d'une relation de type analogique, c'est-a-dire appuyée sur la ressemblance
- plus ou moins grande - entre deux mots, deux notions, deux objets, ou bien sur
la correspondance entre une chose et une idée. Plus précisément, la pensée
analogique médiévale s'efforce d'établir un lien entre quelque chose d'apparent et
guelque chose de caché ; et, principalement entre ce qui est présent dans le
monde d'ici-bas et ce qui a sa place parmi les vérités éternelles de l'au-dela.
(Pastoureau, 2004, p. 17)

Si la rhétorique analogique de Fourier est d'inspiration médiévale, sa conception de
I'origine des nouvelles espéces et de leur création reléve d'une cosmologie vitaliste
dans laquelle I'apparition de nouvelles créatures - ou l'actualisation de créatures
possibles - dépend de ce qu'il nomme une « mécanique passionnelle ». Pensée sur
le modéle de la théorie physique de Newton, dont elle se veut le prolongement
psychologique, la théorie de Fourier explique la senefiance des animaux - et de tous
les vivants - par les passions qui les ont engendrés. Ces passions, qui ne sont pas
proprement humaines, sont actives et génératrices d'étres et de choses. 'homme
est loin d'étre la seule espéce a les éprouver et a étre mu par elles: toutes les
espéces animales et végétales sont l'incarnation d'une passion et sont méme créées
par l'une d'entre elles.

Dans cette généalogie passionnelle inventée par Fourier, ce sont les astres et les
planetes qui, a l'origine, incarnent tous et toutes une passion, générant des étres
qui l'incarnent a leur tour, par la copulation. Les astres et les planetes sont tous

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

androgynes, de sortes que toutes et tous peuvent se féconder elles-mémes, eux-
mémes ou mutuellement, selon leurs attractions ou répulsions, au moyen de ce que
Fourier nomme leurs «ardbmes ». Le nombre des créations possibles est donc
vertigineux, sans étre infini pour autant. De la, «l'obsession numérative » de
Fourier, en laquelle Barthes voyait a juste titre une «volupté de classification »
(1971, p. 7). Répertoriées par Fourier dans toutes leurs possibilités combinatoires, «
nos passions sont les rouages d'une mécanique ou regne la justesse mathématique
» et il suffit de leur appliquer « les regles élémentaires de mécanique et
d'arithmétique, la balance et la série » (Fourier, [1829] 1846, p. 314) pour les analyser
et espérer prévoir toutes les éclosions naturelles possibles.

Ainsi, les créations du Soleil (telles que le paon, le diamant ou le blé...) symbolisent
Iirradiation et l'unité, tandis que celles de Jupiter représentent le « familisme ».
Concgue par Fourier comme la seule passion pivotale, ou « foyéere », I'unitéisme est
défini comme le plaisir de concilier son bonheur avec celui du groupe : c'est elle qui
permettra d'accéder en Harmonie. En s'accouplant avec le Soleil, la Terre a
engendré le jasmin. Avec Jupiter, la jonquille, et avec Saturne, le cheval, pour le
regne animal. Avec elle-méme, la Terre a engendré la violette et le chien. De Mars
provient au contraire « tout ce qui est odieux venimeux, hideux» selon le
naturaliste de I'Ecole sociétaire Alphonse Toussenel ([1847] 1855, p. 35) qui
prolonge quelques décennies plus tard la théorie de Fourier pour en extraire une
« zoologie passionnelle ». Une quarantaine d’années apres Fourier, mais aussi apres
Lamarck, Toussenel défend encore [I'hypothéese fouriériste de la création
passionnelle des especes. Dans son essai sur LEsprit des bétes, publié pour la
premiere fois en 1847, il écrit ainsi :

Au lieu [...] de déterminer le caractere de I'animal par sa dominante passionnelle,
ils ont essayé de le déterminer par la forme, c'est-a-dire qu'ils ont mis la charrue
avant les boeufs, ce qui était un moyen assuré de faire trés mauvaise besogne. La
forme n'est que le costume de la passion, le moule créé par elle. La griffe a été
faite pour le lion et non pas le lion pour la griffe, et le lion n'a été armé de griffes et
de dents redoutables que pour symboliser un type humain atroce. (/bid., p. 43)

L'explication de la forme animale par Toussenel est finaliste, mais la griffe du lion
n'est pas sécrétée par la rivalité entre males ou par la colére. C'est le symbole qui
est premier et qui modéle la création animale, non pour gu'elle soit adaptée a son
milieu ou assure la survie d'une espéce, mais pour représenter et incarner des idées
et des caractéres.

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

« Nous devions avoir I'hypo-chien »

Histoire, mélancolie et utopie

Fourier est l'inventeur, non seulement d'un lexique, mais également d’'un systéeme
complexe de préfixes supposés rendre plus lisible la structure de la création, et la
place de chaque espéce (ou « hiéroglyphe ») dans le déroulement de I'Histoire des
Sociétés humaines. Dans la notice qu'il consacre a Fourier dans son Anthologie de
I'humour noir, André Breton prend pour point de départ le mélange du rationnel et
du «fantasque» et pour exemple certains de ces néologismes: «Ses
commentateurs les mieux disposeés et jusqu'aux adeptes les plus enthousiastes de
son systeme économique et social se sont accordés a déplorer chez Fourier le
vagabondage de [limagination, n‘ont su que faire pour dissimuler les
“extravagances” auxquelles il s'est complu, ont glissé sur l'aspect “fantasque et
divagant” de sa pensée » (Breton, [1939] 1992, p. 909).

Anti-girafe, anti-crocodile, contre-requin ou encore hypo-chien et hypo-castor : ces
préfixes construisent ensemble toute une dialectique savante, poétique et
fascinante. Les deux préfixes « anti » et « contre » désignent chez Fourier deux
temporalités distinctes : « contre » désigne un hiéroglyphe contraire a un autre, du
point de vue de la série analogique dans laquelle il s'inscrit, en synchronie ; et « anti
», en diachronie. De |3, la Contregirafe et 'Antigirafe :

On voit par cette explication que Dieu n'a rien créé d'inutile, méme dans la girafe,
qui est l'inutilité parfaite ; mais Dieu étant obligé de représenter tous les jeux de
nos passions, il a fallu qu'il dépeignit dans cet animal l'inutilité complete de la
Vérité en Civilisation. Et si vous voulez savoir a quoi pourrait servir la Vérité dans
d'autres Sociétés que la Civilisation, étudiez ce probleme dans la Contregirafe, que
nous nommons le Renne, animal dont on tire tous les services imaginables ; aussi
Dieu l'a-t-il exclu des climats sociaux, d'ou sera exclue la Vérité tant que durera la
Civilisation.

Et lorsque nous serons devenus par I'Ordre Sociétaire aptes a la pratique de la
Vérité et des vertus bannies d'entre nous, une nouvelle création nous donnera
dans I'Antigirafe un grand et magnifique serviteur qui surpassera de beaucoup les
belles propriétés du Renne, objet de notre convoitise et de nos déclamations
contre la Nature qui nous en a privés. (Fourier, [1841] 1966, t. II, p. 288)

De maniere tout a fait anthropocentrée, il faut remarquer que Fourier pose ici la
guestion de l'utile et de l'inutile qui sera au cceur de la théorie évolutionniste un peu
plus tard dans le siecle.

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

Si la langue nouvelle de Fourier invente des néologismes, elle se déleste également
de certains termes, jugés inutiles. L'emploi des préfixes - le nouveau nom de la
contregirafe plutét que le nom existant du renne - fait émerger une nouvelle
structure, un nouveau classement des especes déja connues. Ce geste qui consiste
a renommer les especes pour faire apparaitre leurs relations de parenté est
fondamentalement un geste de naturaliste, mais le classement se fait en vertu de
critéres symboliques : c'est ainsi que des animaux d’especes différentes (le renne et
la girafe, par exemple) peuvent porter le méme nom, précédé de préfixes différents.
La famille des branchus ici donnée en exemple regroupe uniquement des
hiéroglyphes de la vérité, qui représentent chacun lune de ses modalités
d’'existence: le Renne apparait ainsi comme un compromis, entre lidéal de la
société harmonienne et les valeurs de la société contemporaine. La théorie
naturaliste de Fourier apparait ainsi a la fois comme une histoire des passions, des
idées et des especes.

Le monde animal, et dans une moindre mesure le monde minéral et végétal, a donc
une fonction théorique centrale car il révele a qui sait le lire le projet divin, a I'état
pur, et permet d'envisager dans toute sa naturalité ce que la Civilisation n'a pas
perverti. Miroir de nos passions, le bestiaire est une critique sociale vivante. Ainsi, la
girafe est a lire comme la trace d'un monde qui n'est pas, qui n'est plus, ou qui
n'existe qu'ailleurs, sous d'autres latitudes. L'espece ne disparait pas car elle signifie
et signale symboliquement ce qui nous manque. La girafe est le vestige maladroit et
légerement déséquilibré d'une sincérité qui n'a plus cours en nos sociétés
modernes. « Huée » et ridiculisée, elle représente des valeurs auxquelles la
Civilisation ne fait plus place et existe pour nous rappeler leur effacement. De la
méme maniere, I'éléphant est l'incarnation de I'amitié conciliée avec I'nonneur. S'il
est couvert de boue et s'il se roule de lui-méme dans la poussiere, c’est pour nous
enseigner que la vertu est bafouée en Civilisation. S'il na pas le beau pelage du
guépard, par exemple, c'est parce que sa haute vertu est sans orgueil, et reste dans
une humilité grise.

A travers le jeu des préfixes, mais aussi des temps et des modes, Fourier exprime &
la fois le regret de toutes les espeéces qui auraient dd étre la, mais manquent a
I'appel, et la certitude d'un futur - qui pourrait étre proche, et que Fourier évaluait a
cing ans - ou apparaitraient les nouvelles espéces animales :

Dans la série des Canins, série de haut titre en amitié et qui, hormis le chien, est
éclose en subversif par le loup, le renard, le chacal, 'hyéne, etc. L'état vicié ou se
trouvaient les arébmes de la planéte apres le déluge a produit un grand nombre
d'éclosions subversives. [...]

La corruption aromale de la planéte a travesti et contre-moulé grand nombre de
germes, surtout des solaires, qui sont les plus précieux. C'est une des éclosions

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

contre-moulées qui nous a donné l'aimable voisin de campagne nommé Le Loup,
en place duquel nous devions avoir un chien mineur ou un hypo-chien, apte a
parcourir les abimes [...]; et de méme, en place de la loutre qui dévaste nos
ruisseaux et nos viviers, nous devions avoir un castor majeur ou hypo-castor,
aidant a traquer le poisson et disposer les filets (ibid., p. 253-254).

Dans le futur utopique de I'état d’Harmonie succédant a I'état actuel de Civilisation,
nous vivrons en compagnie de nouvelles especes (nouvelles sur Terre, mais déja
actuelles sur d’autres globes), telles que les anti-léopards, les anti-tigres et les anti-
lions. L'Anti-lion sera « de dimension triple que les moules actuels », mais la taille
d'Homo Sapiens aura elle aussi augmenté et l'espece humaine sera devenue
amphibie. L'entente entre les espéces sera telle, en société d’'Harmonie, que I'Anti-
Lion se prétera volontiers aux besoins de 'homme et Fourier se I'imagine comme
« un superbe et docile quadrupéde [...] avec le relais duquel un cavalier, partant le
matin de Calais ou Bruxelles, ira déjeuner a Paris, diner a Lyon et souper a
Marseille » (ibid., p. 254).

Fourier, Baudelaire, Breton

L'enthousiasme de Fourier et sa confiance en un progres infini ne pouvait que
déplaire a Baudelaire, pourtant séduit par sa théorie des analogies passionnelles’.
Dans une célébre lettre adressée a Toussenel apres la parution de L'Esprit des bétes,
Baudelaire salue le courage de la théorie fouriériste reprise par Toussenel, et le
félicite de cette pensée si puissamment anachronique, dont le symbolisme s'oppose
si radicalement au matérialisme de I'époque :

Toutes les hérésies auxquelles je faisais allusion tout a I'neure ne sont, aprés tout,
qgue la conséquence de la grande hérésie moderne, de la doctrine artificielle,
substituée a la doctrine naturelle, - je veux dire la suppression de lidée
du péché originel.

Votre livre réveille en moi bien des idées dormantes, - et a propos de péché
originel et de forme moulée sur l'idée, jai pensé bien souvent que les bétes
malfaisantes et dégoltantes n'étaient peut-étre que la vivification, corporification,
éclosion a la vie matérielle, des mauvaises pensées de 'hnomme. - Aussi la nature
entiére participe du péché originel. (Baudelaire [Lettre a Alphonse Toussenel du 21
janvier 1856], 1973, p. 337)

Pour Baudelaire, comme pour Fourier et Toussenel, la lecture allégorique du livre
du monde ne releve pas seulement de l'exégese théologique. Le déchiffrement
allégorique est une lecture généalogique et I'explication de l'origine des especes ne

L Je me permets de renvoyer a l'article suivant sur la pensée des analogies chez Fourier, Toussenel et Baudelaire : Elisabeth Plas,
« Le Paon, le blé et le Chateau-Margaux. La vérité des choses a la lumiére des analogies », Arts et Savoirs [en ligne], n°8, « Savoir
voir », 2017. https://doi.org/10.4000/aes.1019.

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://doi.org/10.4000/aes.1019%0A

Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

peut se passer du détour par l'allégorie, 'embléme, ou le hiéroglyphe, car la nature
méme de I'animal est allégorique. Dans son ouvrage sur Baudelaire et la tradition de
l'allégorie, Patrick Labarthe a montré ce que lidéalisme baudelairien doit a
'anthropologie chrétienne: le monde naturel chez Baudelaire n’existe pas
indépendamment du monde spirituel, et les especes animales sont autant de
figurations du Bien et du Mal, de nos vertus et de nos vices. Labarthe commente en
ce sens le terme de corporification : « Loin d'étre la simple représentation allégorique
des conflits intérieurs, le conflit des bétes en est la troublante
matérialisation » (Labarthe, [1999] 2015, p. 625). La prolifération d'especes possibles
dépend ainsi de notre propre bestiaire imaginaire et passionnel. L'origine des
especes animales est humaine selon une représentation radicalement
anthropocentrée du monde naturel ou tout animal est a /image de 'lhomme.

La divergence de Baudelaire avec Fourier ne porte donc pas sur la nature
hiéroglyphique du réel, mais sur la dimension historique et politique de la théorie
fouriériste, soit sur la valeur utopique de son bestiaire. Dans la lettre adressée a
Toussenel, Baudelaire poursuit :

Maintenant, - [...] laissez-moi tout dire.

Qu'est-ce  que le Progrés indéfini! qu'est-ce qu'une société qui n'est pas
aristocratique? Ce n'est pas une société, ce me semble. Qu'est-ce que
I'nomme naturellement bon ? ou l'a-t-on connu ? L'homme naturellement bon serait
un monstre, je veux dire un Dieu. - Vous devinez quel est I'ordre d'idées qui me
scandalise. (Baudelaire [Lettre a Alphonse Toussenel du 21 janvier 1856],1973,
p. 336-337)

Tout en ironisant sur les certitudes utopiques de Fourier, André Breton trouvera
dans les séries passionnelles de Fourier une matrice de la représentation surréaliste
de la nature. Dans Le Surréalisme au grand air, Emilie Frémond a notamment montré
la maniere dont Breton trouve dans les séries de Fourier de quoi développer ses
« précipités » de nature, comme l'arbre-améthyste ou la fougeére-or, et qui dans la
collusion ou la symbiose naturelle et poétique dépassent la division des regnes.
Dans son Ode a Charles Fourier de 1947, Breton s'adresse a l'utopiste, depuis le
siecle suivant, ou les Anti-Lions n‘ont pas encore éclos :

Dieu de la progression pardonne-moi c'est toujours le méme mobilier

On n'est pas mieux pourvu sous le rapport des contre-moules antirat et antipunaise
Par ma foi les grands hagards de la faune préhistorique

Ne sont pas loin ils gouvernent la conception de l'univers

Et prétent leur peau halitueuse aux ouvrages des hommes

Pour savoir comme aujourd’hui le commun des mortels prend son sort

Tache de surprendre le regard du lamantin

Qui se prélasse au zoo dans sa baignoire d’'eau tiede

Il t'en dira long sur la vigueur des idéaux

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

Et te donnera la mesure de I'effort qui a été fourni

Dans la voie de lindustrie attrayante

Par la méme occasion tu ne manqueras pas de tenquérir des charognards

Et tu verras s'ils ont perdu de leur superbe (vers 49-61) (Breton, [1947] 1999,
p. 353)

Dans ce poeme entierement rédigé en langue fouriériste, Breton ironise sur les
certitudes progressistes de Fourier et sur la confiance qui était la sienne plus d'un
siecle plus tot. Y aurait-il eu «erreur daiguillage », en dépit des infinis calculs
combinatoires ? « Rien n‘annonce le regne de I'harmonie » (Ibid., p. 355), constate-t-il
en prenant pour exemple les miséeres de la condition animale. Dans I'Ode a Charles

Fourier, le lamantin fonctionne comme un hiéroglyphe du xx€ siécle qui, depuis
cette « baignoire d'eau tiede » ou la Civilisation I'enferme, est le triste miroir de nos
vices et de notre péché d'orgueil. De méme, les charognards, fils de Mars, sont les
reflets animaux de la société qui les engendre.

Par-dela l'effet d'étrangeté de cette pensée résolument autre et anachronique, au-
dela de la perplexité ou du sourire amusé face a la « cerise, fruit de la copulation de
la terre avec elle-méme », la théorie fouriériste ne peut-elle pas encore nous aider a
penser le monde animal? Cette rationalité unique, a la fois fantaisiste et
puissamment critique, nous parle en sa langue du bestiaire qui peuple notre
planéte, et de la responsabilité que nous avons peut-étre dans l'apparition et dans
la disparition des espéces. En cela, le bestiaire utopiste des espéces possibles est
aussi un bestiaire de l'anthropocéne, de ce qui nait et de ce qui meurt. La pensée
fouriériste cherche partout du lien et cherche entre tout et tout les causalités
invisibles et insoupgonnées, les généalogies mystérieuses entre les étres et les
idées, entre le réel et Iimaginaire. Sa pensée analogique nous parle avec radicalité
des destins liés des sociétés humaines et des vivants non-humains. Envisager le
lamantin ou la girafe comme un hiéroglyphe déréalise I'animal, pour construire
entre lui et nous un lien qui excede le sensible.

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

BIBLIOGRAPHIE

Baudelaire Charles, Correspondance, Paris, Gallimard, « Bibliotheque de la Pléiade », 1973.
Barthes Roland, Sade, Fourier, Loyola, Paris, Seuil, 1971.

Breton André, Anthologie de I'hnumour noir [1939], GEuvres complétes, édition établie par Marguerite
Bonnet, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade », t. Il, 1992.

Breton André, Ode a Charles Fourier [1947], Guvres complétes, édition établie par Marguerite Bonnet,
Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade », t. lll, 1999.

Fourier Charles, Le Nouveau monde industriel et sociétaire [1829], Euvres compleétes, Paris, Librairie
sociétaire, 1846.

Fourier Charles, Théorie de I'unité universelle [1822], Guvres complétes, Paris, Editions Anthropos,
1966.

Frémond Emilie, Le Surréalisme au grand air, t. I, Ecrire la nature, Paris, Classiques Garnier, 2016.

Hugo Victor, Les Misérables [1862], édition établie par Henri Scepi, Paris, Gallimard, « Bibliotheque de
la Pléiade », 2018.

Labarthe Patrick, Baudelaire et la tradition de I'allégorie [1999], Genéve, Droz, 2e édition, 2015.

Lamarck Jean-Baptiste de, Philosophie zoologique, ou Exposition des considérations relatives a I'histoire
naturelle des animaux, Paris, Dentu, 1809.

Lucken Christopher, « Les hiéroglyphes de Dieu — La demonstrance des Bestiaires au regard de la
senefiance des animaux selon l'exégese de Saint Augustin », Compar(a)ison. An International Journal of
Comparative Literature, 1/1994, p. 33-70.

Nathan Michel, Le Ciel des fouriéristes. Habitants des étoiles et réincarnations de 'dme, Lyon, Presses
Universitaires de Lyon, 1981.

Pastoureau Michel, Une Histoire symbolique du Moyen Age occidental, Paris, Seuil, 2004.

Plas Elisabeth, « Le Paon, le blé et le Chateau-Margaux. La vérité des choses & la lumiére des
analogies », Arts et Savoirs, n°8, « Savoir voir », 2017, en ligne : https://doi.org/10.4000/aes.1019.

Toussenel Alphonse, L’Esprit des bétes Zoologie passionnelle : mammiféres de France [1847], Paris,
Librairie Phalanstérienne, 1855.

PLAN

* La girafe, de Lamarck a Fourier. Origine, transformation et création des espéces
* Le bestiaire passionnel et ses hiéroglyphes animaux

+ « Nous devions avoir I'hypo-chien »

« Histoire, mélancolie et utopie

« Fourier, Baudelaire, Breton

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://doi.org/10.4000/aes.1019%0A

Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espéces possibles.

AUTEUR

Elisabeth Plas
Voir ses autres contributions
Université Sorbonne nouvelle, elisabeth.plas@sorbonne-nouvelle.fr

Fabula / Les Colloques, « Especes en voie d'apparition. Bestiaires imaginaires et encyclopédies fictives », 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Plas+%C3%89lisabeth
mailto:elisabeth.plas@sorbonne-nouvelle.fr

	Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espèces possibles.
	Giraffe, anti-giraffe, conter-giraffe. The utopian bestiary of possible species.
	Élisabeth Plas

	Girafe, anti-girafe, contre-girafe. Le bestiaire utopiste des espèces possibles.
	Giraffe, anti-giraffe, conter-giraffe. The utopian bestiary of possible species.
	Élisabeth Plas



	La girafe, de Lamarck à Fourier. Origine, transformation et création des espèces
	Le bestiaire passionnel et ses hiéroglyphes animaux
	« Nous devions avoir l’hypo-chien »
	Histoire, mélancolie et utopie
	Fourier, Baudelaire, Breton
	BIBLIOGRAPHIE
	PLAN
	AUTEUR


