Acta fabula
A C ta Revue des parutions
fabula vol. 6, n° 2, Eté 2005
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.972

Imaginaires volcaniques

Sébastien Baudoin

L'Imaginaire du volcan, textes réunis par M.-F. Bosquet et F. Sylvos,
Presses Universitaires de Rennes, coll. « Interférences », 2005. ISBN :
2-7535-0023-1.

Pour citer cet article

Sébastien Baudoin, « Imaginaires volcaniques », Acta fabula, vol.
6, n° 2, , Eté 2005, URL : https://www.fabula.org/revue/
document972.php, article mis en ligne le 20 Mai 2005, consulté le
15 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.972

Ce document a été généré automatiquement le 15 Janvier 2026


https://doi.org/10.58282/acta.972

Imaginaires volcaniques

Imaginaires volcaniques

Sébastien Baudoin

Le phénomeéne volcanique intrigue et déconcerte depuis I'Antiquité; aussi de
nombreuses théories ont-elles tenté de I'expliquer. Le mystere qu'il présente aux
yeux des hommes en fait le théatre par excellence de l'imaginaire a I'ceuvre, telle est
I'hypothese qui réunit 'ensemble des études présentées ici par M.-F. Bosquet et F.
Sylvos : ainsi, le volcan devient le creuset apte a accueillir les mythes les plus
ambivalents, comme celui dEmpédocle, revétant un aspect protéiforme. Il se préte
facilement aux représentations du corps, souvent sous des apparences
monstrueuses, et cela depuis l'origine de ses représentations mythologiques (Avant-
propos). L''maginaire du Volcan entend ainsi retracer I'histoire des transformations
du phénomeéne volcanique a travers sa transposition littéraire et artistique en
adoptant une approche diachronique.

Jusqu'au XVle siecle, I'influence de la perception chrétienne du monde pousse
souvent les écrivains a envisager le volcan comme un lieu infernal, comme le
montre Patrice Uhl (« L’Excursion aux lIles Lipari d’Antoine de Sale») a travers
'exemple de la représentation des iles Lipari au Moyen Age. Dans le récit «La
Salade » d’Antoine de Sale, les Lipari sont décrites comme les « Bouches de I'Enfer »
conformément a la croyance de cette époque. Mais c'est surtout au niveau du genre
méme du récit que la « merveille » de « Boulcan » opére, favorisant une ambiguité
propre a le définir comme le premier exemple de fantastique pur dans la littérature
francaise.

Cette influence de I'imaginaire volcanique sur la nature du récit se retrouve dans le
De Aetna de Pietro Bembo, selon Dominique Bertrand qui entend montrer
comment, dans ce récit d'une ascension volcanique, une tension s'instaure entre
I'« élucidation rationnelle » et le plaisir littéraire comme «approche poétique et
sensible des éléments naturels ». Le feu permet ainsi de désigner autant le volcan
que l'écriture, le lien amical fort ou la libido sciendi; ce méme volcan se transforme
sous laction du modeéle imaginaire du «locus amoenus» au profit d'un réve
d'équilibre et d'une poétique particuliere.

Derriere le volcan, des enjeux se manifestent donc et permettent de l'utiliser a des
fins poétiques mais aussi idéologiques, a limage de ce que montre Frank
Lestringant avec le « volcan des glaces » chez Olaus Magnus et Pierre Boistuau, ou

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Imaginaires volcaniques

les phénomenes volcaniques sont envisagés comme des manifestations diaboliques
s'ancrant dans une cosmographie infernale, mais se présentant aussi dans leur
ambivalence symbolique, entre espace du péché et de la promesse du rachat.

Le volcan se préte a de nombreuses mutations qui témoignent aussi de I'évolution
d'un genre : dans le cadre du théatre baroque, Francoise Lavocat montre comment
le volcan-machine met en scene I'apothéose et le déclin d'une féerie en exhibant les
ressources du théatre. Au service d'une idéologie royale solaire, le volcan devient
peu a peu le moyen de représenter les ressorts du théatre lui-méme. Ainsi, il évolue
dans ses représentations, parfois a la méme époque, comme le démontre I'exemple
du volcanisme andin, ou Jean-Pierre Tardieu distingue la perception bipolaire des
éruptions volcaniques par les indigenes, comme manifestations des « puissances
tutélaires », et par les espagnols, comme signes de la manifestation du mal. Mais
au-dela de ces croyances, les auteurs et les scientifiques tentent de décrire le
volcanisme dans une démarche « pré-scientifique » face a la domination d'une
perception infernale.

La science prend alors peu a peu le relais des croyances et cette mutabilité de
I'imaginaire volcanique se retrouve dans les représentations de Vulcain dans l'art
pictural, ou le « lien étymologique et fantasmatique » disparait au profit de la seule
connaissance scientifique, au tournant des XVlle et XVllle siecles. Vulcain devient un
sujet galant et troque sa forge contre ses amours avec Vénus (Aurélia Gaillard :
«Vulcain et sa forge au XVlle et XVllle siecles: Vulcain désenchanté, Vulcain
enchanté - d'un imaginaire a l'autre »).

Le volcan se sensualise : chez Casanova, il devient androgyne et se spiritualise,
comme le montre Marie-Francoise Bosquet, en représentant la grace et la
providence divine qui touche les héros et éclaire leur route. Si la science prend peu
a peu la mainmise sur I'imaginaire du volcan, ce dernier reste cependant ouvert a la
dimension spirituelle ou a la réverie, comme un corollaire nécessaire pour tempérer
la froideur rigoureuse de I'analyse raisonnée. Buffon et Bernardin de Saint-Pierre se
placent dans cette perspective et Christian Chelebourg entend « dégager la part de
réve qui habite et dynamise la raison du savant » a travers ces deux exemples. Entre
la vision du volcan maléfique selon Buffon et la perception contemplative et
harmonieuse de Bernardin de Saint-Pierre, la science se double d'autres
dimensions, au niveau spatial mais aussi temporel, opposant deux visions de la
nature comme de I'histoire humaine.

Le XIXe siécle pense alors le volcan a l'aune de cet héritage : le chapitre Xlll de
Corinne de Mme de Staél, intitulé « Le Volcan », mis en rapport avec le reste de
I'ceuvre, permet a Gabrielle Chamarat-Malandin de montrer comment la symbolique
du volcan entre en relation avec la problématique romanesque amoureuse et sa
dimension socio-historique. Le débordement volcanique est passionnel autant que

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Imaginaires volcaniques

politique et religieux, affirmant le lien entre I'enthousiasme, le génie et la poésie,
lorsqu’il représente une source d'inspiration. Ce méme génie volcanique est
appliqué métaphoriquement a Hugo lui-méme : moyen d'accéder au coté invisible
de la nature, le volcan, chez le poete, est surtout lillustration parfaite du souffle de
la parole poétique et prophétique, faisant corps avec limagination créatrice par
I'union fertile du bien et du mal (Francoise Chenet-Faugeras, « Paroles de Volcan : ce
que dit la Bouche de Feu »).

La littérature integre ainsi le volcan dans sa propre matiere et dans son
fonctionnement, si bien qu'il tend a devenir un motif narratif, souvent associé a lle
dans les récits d’'aventures. Chez Jules Verne comme chez Fenimore Cooper, Jean-
Michel Racault envisage ces deux éléments comme entrant en corrélation
symbolique avec l'histoire vécue par les personnages et le devenir géologique de
Ille. Par leur intermédiaire, I'histoire est représentée comme le centre d'un lien
établi entre la « robinsonnade », l'utopie et le motif du volcan.

A lorée du XXe siécle, limaginaire volcanique semble donc s'étre éloigné des
représentations religieuses et idéologiques pour intégrer une dimension littéraire,
sociologique et historique de plus en plus importante. Le volcan devient méme un
lieu psychologique, lié a la mémaoire : sa présence dans I'ceuvre de Proust témoigne
de sa dimension obsessionnelle, liée a un «fantasme vésuvien », devenant un
moyen d'établir une poétique des éléments et une «réverie des profondeurs
telluriques ». Tableau des Enfers dans Le Temps retrouvé, image des passions
sulfureuses, fantdbme de Sodome et Gomorrhe a travers le prisme de Pompéi, tout
'imaginaire vésuvien permet a Proust de présenter une image de [histoire
discontinue et d'une écriture archéologique et géologique (Than-Van Ton-That,
« Fantasmes et réveries poétiques de Proust autour de Pompéi »).

Mais le XXe siecle joue des contrastes du motif volcanique et passe aisément de sa
représentation spirituelle et intellectuelle a sa représentation corporelle et
scatologique : Jean-Louis Cormille montre ainsi combien cette veine est fertile chez
Rimbaud, Jarry et Bataille, a des fins contestataires, idéologiques et sociales. Le
volcan épouse ainsi les intentions de I'auteur, mais demeure pris entre destruction
et création, notamment dans les ceuvres de Gautier, Jensen et Henry James
centrées sur Pompéi : récits vésuviens, comme le démontre Bernard Terramorsi, ils
se font vénusiens. L'homme, détruit par le volcan, pétrifié, s'y reconstruit par
I'amour grace a la force du verbe.

Ainsi, le volcan transforme, se transforme, comme chez Supervielle, ou L’Homme de
la Pampa présente un héros qui place dans la construction volcanique ses espoirs
de propagation bénéfique pour finir par se faire lui-méme volcan. Michel Collot y
voit une obsession qui voisine avec la peur de la folie, un moyen d'extérioriser les
pulsions sadiques dans une « matiére-émotion » du volcan qui n'est que le reflet de

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Imaginaires volcaniques

la poésie créatrice. Une telle obsession volcanique se retrouve dans la littérature
japonaise, et notamment dans l'ceuvre ultime de Haruo, dans laquelle Chiwaki
Shinoda percoit un volcan image du pere autoritaire et tout-puissant, causant le
désespoir du héros japonais d'aprés-guerre, a I'image d'une génération détruite par
la guerre et hantée par le spectre de la folie.

C'est une fatalité semblable que percoit Roger Bozzetto dans Au-dessous du volcan,
ou les personnages sont en présence du volcan, dans le pensable comme dans
'impensable. Point de mire des personnages, il entre en résonance avec eux en les
liant inexorablement a lui, et permet également d'approcher le sens général de
I'ceuvre, notamment par le motif de la punition prométhéenne et atlantidéenne. Le
volcan y apparait sous tous ses aspects sans pour autant révéler son mystere, dont
I'aura contamine le roman dans son ensemble.

Christianisé au Moyen-Age jusqu’au XVle siecle, puis supplanté par une perception
scientifique, le volcan ne cesse donc jamais de travailler en profondeur lI'imaginaire
des auteurs si bien que cette dimension symbolique perdue se retrouve a partir du
XVllle siecle sous la forme dinterrogations poétiques, sentimentales, sociales ou
historiques, qui ne cessent d'épouser ce mouvement général de la littérature dont il
est le miroir vers une concentration sur le sujet et ses failles intimes.

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Imaginaires volcaniques

PLAN

AUTEUR

Sébastien Baudoin
Voir ses autres contributions

Courriel : sebastiengracq@hotmail.com

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Baudoin+S%C3%A9bastien
mailto:sebastiengracq@hotmail.com

	Imaginaires volcaniques
	Sébastien Baudoin
	Imaginaires volcaniques
	Sébastien Baudoin
	PLAN
	AUTEUR



