
Acta fabula
Revue des parutions
vol. 6, n° 2, Été 2005
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.972

Imaginaires volcaniques

Sébastien Baudoin

L’Imaginaire du volcan, textes réunis par M.-F. Bosquet et F. Sylvos,
Presses Universitaires de Rennes, coll. « Interférences », 2005. ISBN :
2-7535-0023-1. 

Pour citer cet article

Sébastien Baudoin, « Imaginaires volcaniques », Acta fabula, vol.
6, n° 2, , Été 2005, URL : https://www.fabula.org/revue/
document972.php, article mis en ligne le 20 Mai 2005, consulté le
15 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.972

Ce document a été généré automatiquement le 15 Janvier 2026

https://doi.org/10.58282/acta.972


Imaginaires volcaniques

Sébastien Baudoin

Le  phénomène  volcanique  intrigue  et  déconcerte  depuis  l’Antiquité ;  aussi  de
nombreuses théories ont-elles tenté de l’expliquer. Le mystère qu’il  présente aux
yeux des hommes en fait le théâtre par excellence de l’imaginaire à l’œuvre, telle est
l’hypothèse qui réunit l’ensemble des études présentées ici par M.-F. Bosquet et F.
Sylvos :  ainsi,  le  volcan  devient  le  creuset  apte  à  accueillir  les  mythes  les  plus
ambivalents, comme celui d’Empédocle, revêtant un aspect protéiforme. Il se prête
facilement  aux  représentations  du  corps,  souvent  sous  des  apparences
monstrueuses, et cela depuis l’origine de ses représentations mythologiques (Avant-
propos).  L’Imaginaire du Volcan entend ainsi retracer l’histoire des transformations
du  phénomène  volcanique  à  travers  sa  transposition  littéraire  et  artistique  en
adoptant une approche diachronique. 

Jusqu’au  XVIe  siècle, l’influence  de  la  perception  chrétienne  du  monde  pousse
souvent  les  écrivains  à  envisager  le  volcan  comme  un  lieu  infernal,  comme  le
montre  Patrice  Uhl  (« L’Excursion  aux  Iles  Lipari d’Antoine  de  Sale »)  à  travers
l’exemple  de  la  représentation  des  îles  Lipari  au  Moyen  Age.  Dans  le  récit  « La
Salade » d’Antoine de Sale, les Lipari sont décrites comme les « Bouches de l’Enfer »
conformément à la croyance de cette époque. Mais c’est surtout au niveau du genre
même du récit que la « merveille » de « Boulcan » opère, favorisant une ambiguïté
propre à le définir comme le premier exemple de fantastique pur dans la littérature
française. 

Cette influence de l’imaginaire volcanique sur la nature du récit se retrouve dans le
De  Aetna de  Pietro  Bembo,  selon  Dominique  Bertrand  qui  entend  montrer
comment, dans ce récit d’une ascension volcanique, une tension s’instaure entre
l’« élucidation  rationnelle »  et  le  plaisir  littéraire  comme  « approche  poétique  et
sensible des éléments naturels ». Le feu permet ainsi de désigner autant le volcan
que l’écriture, le lien amical fort ou la libido sciendi ; ce même volcan se transforme
sous  l’action  du  modèle  imaginaire  du  « locus  amoenus »  au  profit  d’un  rêve
d’équilibre et d’une poétique particulière. 

Derrière le volcan, des enjeux se manifestent donc et permettent de l’utiliser à des
fins  poétiques  mais  aussi  idéologiques,  à  l’image  de  ce  que  montre  Frank
Lestringant avec le « volcan des glaces » chez Olaus Magnus et Pierre Boistuau, où

Imaginaires volcaniques

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



les phénomènes volcaniques sont envisagés comme des manifestations diaboliques
s’ancrant  dans  une  cosmographie  infernale,  mais  se  présentant  aussi  dans  leur
ambivalence symbolique, entre espace du péché et de la promesse du rachat. 

Le volcan se prête à de nombreuses mutations qui témoignent aussi de l’évolution
d’un genre : dans le cadre du théâtre baroque, Françoise Lavocat montre comment
le volcan-machine met en scène l’apothéose et le déclin d’une féerie en exhibant les
ressources du théâtre. Au service d’une idéologie royale solaire, le volcan devient
peu à peu le moyen de représenter les ressorts du théâtre lui-même. Ainsi, il évolue
dans ses représentations, parfois à la même époque, comme le démontre l’exemple
du volcanisme andin, où Jean-Pierre Tardieu distingue la perception bipolaire des
éruptions volcaniques par les indigènes,  comme manifestations des « puissances
tutélaires », et par les espagnols, comme signes de la manifestation du mal. Mais
au-delà  de  ces  croyances,  les  auteurs  et  les  scientifiques  tentent  de  décrire  le
volcanisme  dans  une  démarche  « pré-scientifique »  face  à  la  domination  d’une
perception infernale. 

La  science prend alors  peu à  peu le  relais  des croyances et  cette  mutabilité  de
l’imaginaire volcanique se retrouve dans les représentations de Vulcain dans l’art
pictural, ou le « lien étymologique et fantasmatique » disparaît au profit de la seule
connaissance scientifique, au tournant des XVIIe et XVIIIe siècles. Vulcain devient un
sujet  galant  et  troque sa forge contre ses  amours avec Vénus (Aurélia  Gaillard :
« Vulcain  et  sa  forge  au  XVIIe  et  XVIIIe  siècles :  Vulcain  désenchanté,  Vulcain
enchanté – d’un imaginaire à l’autre »). 

Le  volcan  se  sensualise :  chez  Casanova,  il  devient  androgyne  et  se  spiritualise,
comme  le  montre  Marie-Françoise  Bosquet,  en  représentant  la  grâce  et  la
providence divine qui touche les héros et éclaire leur route. Si la science prend peu
à peu la mainmise sur l’imaginaire du volcan, ce dernier reste cependant ouvert à la
dimension spirituelle ou à la rêverie, comme un corollaire nécessaire pour tempérer
la froideur rigoureuse de l’analyse raisonnée. Buffon et Bernardin de Saint-Pierre se
placent dans cette perspective et Christian Chelebourg entend « dégager la part de
rêve qui habite et dynamise la raison du savant » à travers ces deux exemples. Entre
la  vision  du  volcan  maléfique  selon  Buffon  et  la  perception  contemplative  et
harmonieuse  de  Bernardin  de  Saint-Pierre,  la  science  se  double  d’autres
dimensions,  au niveau spatial  mais  aussi  temporel,  opposant  deux visions de la
nature comme de l’histoire humaine. 

Le XIXe siècle  pense alors  le  volcan à l’aune de cet  héritage :  le  chapitre XIII  de
Corinne de Mme de Staël,  intitulé « Le Volcan »,  mis en rapport  avec le reste de
l’œuvre, permet à Gabrielle Chamarat-Malandin de montrer comment la symbolique
du volcan entre en relation avec la problématique romanesque amoureuse et sa
dimension socio-historique. Le débordement volcanique est passionnel autant que

Imaginaires volcaniques

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



politique et religieux, affirmant le lien entre l’enthousiasme, le génie et la poésie,
lorsqu’il  représente  une  source  d’inspiration.   Ce  même  génie  volcanique  est
appliqué métaphoriquement à Hugo lui-même : moyen d’accéder au côté invisible
de la nature, le volcan, chez le poète, est surtout l’illustration parfaite du souffle de
la  parole  poétique et  prophétique,  faisant  corps  avec  l’imagination créatrice  par
l’union fertile du bien et du mal (Françoise Chenet-Faugeras, « Paroles de Volcan : ce
que dit la Bouche de Feu »). 

La  littérature  intègre  ainsi  le  volcan  dans  sa  propre  matière  et  dans  son
fonctionnement, si bien qu’il tend à devenir un motif narratif, souvent associé à l’île
dans les récits d’aventures. Chez Jules Verne comme chez Fenimore Cooper, Jean-
Michel  Racault  envisage  ces  deux  éléments  comme  entrant  en  corrélation
symbolique avec l’histoire vécue par les personnages et le devenir géologique de
l’île.  Par  leur  intermédiaire,  l’histoire  est  représentée  comme le  centre  d’un  lien
établi entre la « robinsonnade », l’utopie et le motif du volcan. 

À  l’orée  du  XXe  siècle,  l’imaginaire  volcanique  semble  donc  s’être  éloigné  des
représentations religieuses et idéologiques pour intégrer une dimension littéraire,
sociologique et historique de plus en plus importante. Le volcan devient même un
lieu psychologique, lié à la mémoire : sa présence dans l’œuvre de Proust témoigne
de  sa  dimension  obsessionnelle,  liée  à  un  « fantasme  vésuvien »,  devenant  un
moyen  d’établir  une  poétique  des  éléments  et  une  « rêverie  des  profondeurs
telluriques ».  Tableau  des  Enfers  dans  Le  Temps  retrouvé,  image  des  passions
sulfureuses, fantôme de Sodome et Gomorrhe à travers le prisme de Pompéi, tout
l’imaginaire  vésuvien  permet  à  Proust  de  présenter  une  image  de  l’histoire
discontinue  et  d’une  écriture  archéologique  et  géologique  (Than-Vân  Ton-That,
« Fantasmes et rêveries poétiques de Proust autour de Pompéi »). 

Mais le XXe siècle joue des contrastes du motif volcanique et passe aisément de sa
représentation  spirituelle  et  intellectuelle  à  sa  représentation  corporelle  et
scatologique : Jean-Louis Cormille montre ainsi combien cette veine est fertile chez
Rimbaud,  Jarry  et  Bataille,  à  des  fins  contestataires,  idéologiques  et  sociales.  Le
volcan épouse ainsi les intentions de l’auteur, mais demeure pris entre destruction
et  création,  notamment  dans  les  œuvres  de  Gautier,  Jensen  et  Henry  James
centrées sur Pompéi : récits vésuviens, comme le démontre Bernard Terramorsi, ils
se  font  vénusiens.  L’homme,  détruit  par  le  volcan,  pétrifié,  s’y  reconstruit  par
l’amour grâce à la force du verbe. 

Ainsi, le volcan transforme, se transforme, comme chez Supervielle, où L’Homme de
la Pampa présente un héros qui place dans la construction volcanique ses espoirs
de propagation bénéfique pour finir par se faire lui-même volcan. Michel Collot y
voit une obsession qui voisine avec la peur de la folie, un moyen d’extérioriser les
pulsions sadiques dans une « matière-émotion » du volcan qui n’est que le reflet de

Imaginaires volcaniques

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



la poésie créatrice. Une telle obsession volcanique se retrouve dans la littérature
japonaise,  et  notamment  dans  l’œuvre  ultime  de  Haruo,  dans  laquelle  Chiwaki
Shinoda perçoit  un volcan image du père autoritaire et tout-puissant,  causant le
désespoir du héros japonais d’après-guerre, à l’image d’une génération détruite par
la guerre et hantée par le spectre de la folie. 

C’est une fatalité semblable que perçoit Roger Bozzetto dans Au-dessous du volcan,
où les  personnages sont  en présence du volcan,  dans le  pensable comme dans
l’impensable. Point de mire des personnages, il entre en résonance avec eux en les
liant  inexorablement  à  lui,  et  permet  également  d’approcher  le  sens général  de
l’œuvre, notamment par le motif de la punition prométhéenne et atlantidéenne. Le
volcan y apparaît sous tous ses aspects sans pour autant révéler son mystère, dont
l’aura contamine le roman dans son ensemble. 

Christianisé au Moyen-Age jusqu’au XVIe siècle, puis supplanté par une perception
scientifique, le volcan ne cesse donc jamais de travailler en profondeur l’imaginaire
des auteurs si bien que cette dimension symbolique perdue se retrouve à partir du
XVIIIe  siècle  sous la  forme d’interrogations poétiques,  sentimentales,  sociales  ou
historiques, qui ne cessent d’épouser ce mouvement général de la littérature dont il
est le miroir vers une concentration sur le sujet et ses failles intimes. 

Imaginaires volcaniques

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEUR

Sébastien Baudoin
Voir ses autres contributions

Courriel : sebastiengracq@hotmail.com

Imaginaires volcaniques

Acta fabula, vol. 6, n° 2, 2005

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Baudoin+S%C3%A9bastien
mailto:sebastiengracq@hotmail.com

	Imaginaires volcaniques
	Sébastien Baudoin
	Imaginaires volcaniques
	Sébastien Baudoin
	PLAN
	AUTEUR



