
Acta fabula
Revue des parutions
vol. 10, n° 10, Décembre 2009
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.5363

Du signifiant « errant » à la clarté du
concept ?

Nicolas Floury

Michèle Cohen-Halimi et Jean-Pierre Faye, L’histoire cachée du nihilisme,
Paris, La fabrique, 2008, 310 p., EAN 9782913372795. 

Pour citer cet article

Nicolas Floury, « Du signifiant « errant » à la clarté du concept ? »,
Acta fabula, vol. 10, n° 10, Notes de lecture, Décembre 2009, URL
: https://www.fabula.org/revue/document5363.php, article mis en
ligne le 24 Novembre 2009, consulté le 20 Février 2026, DOI :
10.58282/acta.5363

Ce document a été généré automatiquement le 20 Février 2026

https://doi.org/10.58282/acta.5363
http://www.fabula.org/actualites/article34644.php


Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?

Nicolas Floury

Si l’histoire du nihilisme reste « cachée »,  les raisons en sont que ce terme n’eut
jamais  de  signification  stable  depuis  son  surgissement  au  sein  de  la  langue
philosophique, et qu’il fut dès sa naissance un signifiant dépourvu de tout référent
(« une négation double », « ni théisme, ni athéisme », « privé de sens propre »). On lit
ce terme pour la première fois sous la plume d’Anarcharsis Cloots, qui en fait un
étrange « personnage » (conceptuel), qui vient illustrer ce que l’auteur nomme les
« paradoxes de l’action verbale ».

La méthode que suit Michèle Cohen-Halimi, à laquelle on doit les cinq séquences
composant la première partition (cependant que Jean-Pierre Faye prend en charge
les cinq autres séquences de la seconde partition) est une méthode qui consiste à
pourchasser  le  sens  dans  sa  diachronie :  du  signifiant  errant  (chez  Anarcharsis
Cloots), à son utilisation par Jacobi, « le négateur de la raison », dans ses virulentes
attaques contre l’idéalisme (celui des lumières, de Fichte et du criticisme kantien),
jusqu’à sa clarification par Nietzsche. Elle découvre alors une rupture franche, dans
les divers signifiés du vocable,  après son usage jacobien et juste avant la relève
nietzschéenne.

Il faut, en effet, se tourner vers la Russie pour restituer les vicissitudes du concept
de nihilisme. Nous rencontrons alors Bakounine et le nihilisme politique et assistons
au passage « du nihilisme doctrinal au nihilisme agissant (politique) ». Cela par le
biais du « travail de la littérature », dont Dostoïevski est le principal protagoniste.
Dostoïevski,  en  effet,  « invente  par  le  roman  la  scène  métaphysique  de  […]  la
tragédie du nihilisme », et il accuse et récuse ainsi la philosophie des nihilistes, qu’il
met en scène, et qu’il identifie à la fin de sa vie aux anarchistes, aux athées, aux
socialistes, et… aux juifs, dans une bien curieuse équation (cela afin de réhabiliter
son christianisme teinté d’antisémitisme).

Entre alors en scène Nietzsche (« l’aéronaute de l’esprit »), qui va donner un concept
enfin clair et distinct du vocable « nihilisme », en se qualifiant lui-même de « premier
nihiliste  parfait  de  l’Europe » :  « extrait  de  son  sol  politique  pour  être  élevé  par
Dostoïevski  au  rang  de  vocable  métaphysique  et  être  ainsi  retourné  contre  les
nihilistes  actifs,  le  ‘nihilisme’  métaphysique  revient  avec  Nietzsche  à  la
philosophie… ». Pour Nietzsche, une fois isolées les différentes formes passées du
nihilisme, il va s’agir de venir subsumer sous ce terme un symptôme, induit par « la

Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?

Acta fabula, vol. 10, n° 10, 2009

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



mort de Dieu » et ses suites. La question devient alors : « comment la volonté de
puissance peut-elle se désintégrer au point de devenir volonté de rien ? Comment
peut-elle se convertir en puissance destructrice d’elle-même, en contre-vouloir, en
négation de la vie ? ». En somme, Nietzsche fait le constat d’une époque, la sienne,
où,  nous dit  alors  Michèle  Cohen-Halimi :  « tout  se  vaut,  plus  rien ne vaut,  tout
s’égalise  pour  le  plus  grand  dégoût.  Avec  la  mort  de  Dieu  disparaît  donc  toute
garantie  de  fixité  des  identités,  toute  hiérarchie  des  valeurs… Reste  une  agonie
crépusculaire, qui propage son ombre sur toute l’Europe et qui met subitement à nu
la négation de la vie ».

Nietzsche convertit  ainsi,  comme le relève avec finesse Michèle Cohen-Halimi,  le
vocable « nihilisme » en  philosophème, en intégrant celui-ci dans la philosophie, et
en permettant de penser à partir de celui-ci « la ‘vérité’ qu’il n’y a pas de vérité ».

Il faut ainsi lire à la loupe le cheminement qu’opère Michèle Cohen-Halimi, afin de
bien saisir la méthode qu’elle déploie pour penser la généalogie du nihilisme. C’est,
en effet, « une logique des affinités » qui est là sous-jacente. L’auteur met ainsi en
œuvre, et avec une grande efficacité, une véritable enquête philosophique.

C’est alors Jean-Pierre Faye qui prend la suite, se focalisant sur les rapports bien
particuliers qu’entretînt  Heidegger avec la  pensée de Nietzsche,  du moins sur la
question du nihilisme. Jean-Pierre Faye va en effet démontrer (en nous incitant, avec
justesse, à lire les Fragments posthumes et non pas La Volonté de puissance, qui n’est
à ses yeux qu’un collage arbitraire et orienté des cahiers de Nietzsche) comment
Heidegger fait dire le contraire de ce qu’énonçait Nietzsche sur le nihilisme. Et il va
alors  se  demander  « quels  vecteurs  transformants »,  quels  foncteurs,  vont
permettre l’énonciation d’une telle contre-vérité. C’est que, pour l’auteur, Heidegger
fait se conjoindre le terme de « nihilisme » et celui de « métaphysique », ce qui serait
une ruse de Heidegger (véritable « renard ») pour se dédouaner politiquement et en
toutes circonstances, par l’invention même de la « différence ontologique ».

La thèse alors défendue, et sur laquelle nous laisserons les lecteurs seuls juges,
n’est autre que celle-ci :  « les  Leçons sur Nietzsche de Heidegger ouvrent ainsi  les
transformations du nihilisme sur une vertigineuse stratégie de ‘mise en faux’ […] :
simultanément  truqué  et  effectif,  fictif  et  dramatique,  le  nihilisme,  au  sens  de
Heidegger,  capitalise  sans  l’avoir  neutralisée  la  longue  chaîne  de  violence  du
‘nihilisme d’état’ ».

Comme le rappelle alors pour conclure Michèle Cohen-Halimi,  ce livre aura suivi
« les tracés d’un mot », sa trajectoire n’étant autre que le nihilisme entendu comme
variable, « selon une diversité de fonctions, de relations, de dates, de surfaces… ».
Nihilisme : « sens mobile d’être mouvant », « dont la circulation erratique serait la
manifestation  indicielle,  le  tracé  brisé,  la  croissance  labyrinthique,  livrés  à  une

Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?

Acta fabula, vol. 10, n° 10, 2009

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



réception sans synthèse possible ». Si la synthèse reste un impossible lorsqu’il s’agit
du nihilisme, ce livre nous aura surtout permis d’y voir plus clair sur les effets de
sens d’un terme éminemment plurivoque, et ainsi de mieux nous orienter dans la
pensée.

Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?

Acta fabula, vol. 10, n° 10, 2009

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEUR

Nicolas Floury
Voir ses autres contributions

Courriel : madry_nicolas@hotmail.com

Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?

Acta fabula, vol. 10, n° 10, 2009

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Floury+Nicolas
mailto:madry_nicolas@hotmail.com

	Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?
	Nicolas Floury
	Du signifiant « errant » à la clarté du concept ?
	Nicolas Floury
	PLAN
	AUTEUR



