
Acta fabula
Revue des parutions
vol. 27, n° 1, Janvier 2026
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.20498

La Théorie du roman : retraduire un classique. 
Entretien avec Pierre Rusch

The Theory of the Novel: Retranslating a Classic. An
Interview with Pierre Rusch

Léo Texier et Pierre Rusch

Romanesques, Hors-série 2023 : Georg Lukács, La Théorie du
roman, 162 p., EAN 9782406170068. 

Pour citer cet article

Léo Texier et Pierre Rusch, « La Théorie du roman : retraduire un
classique. Entretien avec Pierre Rusch », Acta fabula, vol. 27, n° 1,
Entretiens, Janvier 2026, URL : https://www.fabula.org/revue/
document20498.php, article mis en ligne le 31 Décembre 2025,
consulté le 17 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.20498

Ce document a été généré automatiquement le 17 Janvier 2026

https://doi.org/10.58282/acta.20498
https://www.fabula.org/actualites/120679/romanesques-hors-serie-2023-georg-lukacs-la-theorie-du-roman.html
https://www.fabula.org/actualites/120679/romanesques-hors-serie-2023-georg-lukacs-la-theorie-du-roman.html
https://www.fabula.org/actualites/120679/romanesques-hors-serie-2023-georg-lukacs-la-theorie-du-roman.html
https://www.fabula.org/actualites/120679/romanesques-hors-serie-2023-georg-lukacs-la-theorie-du-roman.html


Léo Texier et Pierre Rusch, «  La Théorie du roman :  retraduire un classique.  Entretien avec Pierre
Rusch »

Résumé - Pierre Rusch a récemment livré une nouvelle traduction en français de La Théorie du roman
de Georg Lukács. À l’occasion de sa parution dans un numéro hors-série de la revue Romanesques, il
revient dans cet entretien sur les raisons de cette retraduction, les enjeux soulevés par celle-ci, la
portée  philosophique  de  cet  ouvrage  et,  plus  généralement,  la  place  de  Lukács  au  sein  de  la
philosophie allemande du XXe siècle.

Mots-clés - Lukács (Georg), philosophie allemande, roman, traduction, XXe siècle

Léo Texier et Pierre Rusch, « The Theory of the Novel: Retranslating a Classic. An Interview with Pierre
Rusch »

Summary - Pierre Rusch has recently produced a new French translation of The Theory of the Novel by
Georg  Lukács.  On  the  occasion  of  its  publication  in  a  special  issue  of  the  academic  journal
Romanesques, he reflects in this interview on the rationale behind this retranslation, the challenges it
entails,  the  philosophical  significance  of  this  work,  and,  more  broadly,  Lukács’s  place  within
twentieth-century German philosophy.

Keywords - 20th century, German philosophy, Lukács (Georg), novel, translation

Ce document a été généré automatiquement le 17 Janvier 2026



La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien
avec Pierre Rusch

The Theory of the Novel: Retranslating a Classic. An Interview with
Pierre Rusch

Léo Texier et Pierre Rusch

Léo  Texier —  La  traduction  de  La  Théorie  du  roman de  Georg  Lukács  que  vous
proposez intervient plus d’un siècle après la première parution du texte en 1916, et
presque  exactement  60 ans  après  la  première,  et  jusqu’alors  unique,  traduction
française de Jean Clairevoye — dont l’identité quelque peu mystérieuse a pu laisser
penser qu’il  s’agissait  d’un pseudonyme — parue chez Denoël/Gonthier en 1963,
puis  rééditée  par  Gallimard  en  1989.  Pourquoi  avoir  entrepris  cette  nouvelle
traduction ?  Ce  projet  est-il  né  de  la  constatation  de  lacunes  particulières  dont
souffrait la version qu’en avait proposé Clairevoye ?

Pierre  Rusch — Je  donnerai  d’abord  une  réponse  de  principe :  tout  ouvrage
consistant mérite d’être traduit plusieurs fois. Chaque nouvelle traduction en révèle
des aspects différents, augmente ses chances de faire sens et d’être entendu. Puis
une  réponse  presque  anecdotique :  la  présence  de  quelques  contresens
spectaculaires avait  terni  la réputation de la première traduction.  Ma motivation
personnelle pour m’engager dans une nouvelle traduction de ce texte est moins
univoque.  Elle  naît  surtout,  me  semble-t-il,  d’une  frustration  stylistique.  La
traduction  de  Jean  Clairevoye  est  généralement  assez  pertinente,  il  a  très  bien
compris  le  texte  et  s’efforce  de  le  restituer  en  français  aussi  précisément  que
possible. Mais on ne se rend pas toujours compte, à la lire, de la qualité littéraire de
l’œuvre, de sa virtuosité, voire d’une certaine préciosité. L’auteur vise ici à fondre
une pensée de la totalité dans une forme belle, à susciter l’émotion autant que la
réflexion. Il s’agissait pour moi de rendre au texte français cette épaisseur charnelle,
qui le rapproche de son objet (l’épos) et rende justice à la tension signalée par son
titre.

Léo Texier — Ces dernières années ont vu la parution de nombreuses traductions
de textes de Lukács jusqu’alors indisponibles en langue française, appartenant aussi
bien à ses premiers écrits marxistes (tel son essai de 1924 sur Lénine1 rédigé dans

1  Georg Lukács, La pensée de Lénine. L’actualité de la révolution, trad. Jean-Marie Brohm, Paris : Éditions communardes, 2024

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



la  continuité  des  textes  d’Histoire  et  conscience  de  classe)  qu’aux  travaux  de  la
maturité,  avec  la  traduction récente  de sa  grande  Esthétique2 de  1963 par  Jean-
Pierre  Morbois  et  Guillaume  Fondu,  en  passant  par  certains  textes  de  théorie
littéraire  des  années  19303.  Il  semble  que  l’on  assiste  enfin,  en  France,  depuis
quelques années, à l’émergence d’un intérêt pour l’œuvre de Lukács débordant la
sphère des spécialistes.  Vous-même avez activement contribué à la réception de
cette œuvre,  notamment avec la  traduction,  il  y  a  plus de deux décennies,  d’un
ouvrage de Lukács sur le jeune Marx4, et surtout par la thèse de doctorat que vous
avez consacrée à l’étude de son œuvre de la maturité, qui a donné lieu à un livre,
paru en 20135. Quel regard portez-vous sur cet engouement nouveau pour Lukács
qui paraît poindre en France — et comment expliquez-vous que son advenue ait été
aussi tardive ?

Pierre Rusch — Je ne suis guère compétent pour juger des tendances récentes de la
vie intellectuelle française, surtout en matière de théorie littéraire. Mais je ne suis
pas  sûr  que  l’enthousiasme de  quelques  éditeurs,  la  persévérance  de  quelques
traducteurs,  la  fidélité  de  quelques  commentateurs,  si  méritoires  soient-ils,
autorisent à parler d’un « engouement ».  Il  me semble plutôt que Lukács accède
tranquillement au statut de classique. Il a fallu pour cela dépasser l’appropriation (ou
la dénonciation) militante de telle ou telle facette de son œuvre, de telle ou telle
époque de son évolution — et Dieu sait  s’il  y  en eut !  —, pour voir  émerger les
tensions fondamentales qui la structurent de part en part :  « l’art  et la vie »,  « la
théorie et la pratique »,  « la pensée et l’action »,  « l’universel et le singulier »,  « le
sujet et l’objet », etc. Chaque nouvelle publication apporte désormais un éclairage
particulier sur une œuvre qui apparaît de plus en plus dans son unité profonde et
dans sa durable puissance de questionnement.

Léo Texier — Dans l’avant-propos qu’il a rédigé en 1962 à l’occasion de la réédition
de La Théorie du roman (mettant un terme à près d’un demi-siècle d’obstruction), et
que vous  retraduisez  également,  Lukács  a  insisté  sur  le  contexte  de  « psychose
guerrière » dans lequel il avait composé son ouvrage. Celui-ci naquit ainsi, toujours
selon ses  mots,  « dans  un sentiment  de  désespoir  permanent  quant  à  l’état  du
monde ».  L’élaboration  théorique  proposée  dans  La  Théorie  du  roman —  dans
laquelle on peut reconnaître la trace d’un certain « romantisme anticapitaliste », à la
suite de Michael Löwy et Robert Sayre6 — est étroitement liée à ce contexte. Lukács,

2 Id., L’Esthétique, 2 t., trad. Jean-Pierre Morbois et Guillaume Fondu, Paris : Éditions critiques, 2021-2022.
3 Id.,  Tolstoï,  trad. Jean-Pierre Morbois, Paris : Éditions critiques, 2021 ;  id.,  Raconter ou décrire ?,  trad. Guillaume Fondu et  al.,
Paris : Éditions critiques, 2021 ; id., Grandeur et décadence de l’expressionisme suivi de Il y va du réalisme, trad. Alix Bouffard et al.,
Paris : Éditions critiques, 2022.
4 Id., Le Jeune Marx : Son évolution philosophique de 1840 à 1844, trad. Pierre Rusch, Paris : Éditions de la passion, 2002.
5  Pierre Rusch, L’Œuvre-monde. Essai sur la pensée du dernier Lukács, Paris : Klincksieck, 2013.
6  M. Löwy et R. Sayre, « Le romantisme (anticapitaliste) dans La Théorie du roman », no 8, 2016.

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



dont l’évolution intellectuelle durant ces années fut précipitée par les évènements
historiques,  allait  être  conduit  lui-même  à  abjurer  plus  tard  le  contenu  de  son
ouvrage, à la suite de son « passage » au marxisme vers la fin de la Première Guerre
mondiale, et son ralliement à la vague révolutionnaire qui parcourut alors l’Europe
dans le sillon de la révolution bolchévique. Vient alors cette interrogation : à plus
d’un siècle de distance, existe-t-il une actualité théorique persistante de La Théorie
du  roman ?  Ou  ce  texte  doit-il  être  considéré  avant  tout  comme  un  document
historique, ainsi que Lukács lui-même l’affirmait déjà en 1962 en conclusion de son
avant-propos ?

Pierre Rusch — La Théorie du roman est certainement plus qu’un simple document
historique. Nous avons aujourd’hui de bonnes raisons de nous reconnaître dans le
désespoir  du  jeune  Lukács  face  aux  impasses  de  l’Histoire,  dans  sa  remise  en
question de la « civilisation occidentale », dans son effort intellectuel pour refonder
l’humain.  Au-delà de ces analogies situationnelles,  le  texte vaut tout simplement
parce  qu’il  prend  la  littérature  au  sérieux :  qu’il  la  soumet  à  des  exigences
métaphysiques  et  morales  (et  donc  à  une  herméneutique  philosophique)  sans
lesquelles elle n’est plus que divertissement. Même les faiblesses du texte (celles-là
même  que  l’auteur  dénonce  dans  son  avant-propos :  l’arbitraire  de  la  méthode
historique, les caractérisations schématiques, la critique purement romantique et
utopique de son temps, une forme de dramatisation de la pensée abstraite…) ne
suffisent pas, de mon point de vue, à en faire un livre « daté ». Car elles signalent —
certes indirectement et sans doute involontairement — une dimension constitutive
de l’écriture philosophique, son artifice en quelque sorte, son risque en tout cas.
S’agit-il  en  somme  d’éclairer  la  littérature  par  l’Histoire  ou  l’Histoire  par  la
littérature ? L’ouvrage — dès son sous-titre — se meut constamment à la frontière
entre les deux, illustrant le danger de substituer les idées ou les mots aux situations
réelles, et la naïveté de chercher dans la littérature une issue aux contradictions du
mouvement historique. On se dira peut-être que le « vieux » Lukács fait à son tour
preuve d’une naïveté symétrique en pensant pouvoir échapper à cette fascination
des mots et  dire « les  choses mêmes » ?  Au-delà de l’intérêt  propre du texte de
1916,  l’objet  que nous avons aujourd’hui  en mains,  avec son avant-propos et  sa
mise en perspective a posteriori, me semble non seulement d’une grande actualité
théorique, mais aussi d’une grande fécondité intellectuelle.

Léo Texier — Quelles difficultés particulières la traduction de la langue de La Théorie
du roman, que l’on juge souvent d’une grande densité, a-t-elle posé ? Vous a-t-il fallu
arbitrer  entre  l’expression,  aux  mouvements  parfois  lyriques,  et  le  contenu
conceptuel de ce texte, dont une lecture attentive ne peut manquer de constater la
précision, ainsi que le caractère authentiquement spéculatif ?

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Pierre Rusch — Je répondrai encore une fois en deux temps :  la question de cet
« arbitrage » que vous évoquez se pose à chaque traduction. Il s’agit à chaque fois
de  trouver  la  bonne  distance,  le  bon  équilibre :  décider  si  l’ellipse,  l’allusion,  la
répétition, l’allitération, sont des composantes essentielles du texte, ou au contraire
des entraves à son bon fonctionnement. En l’occurrence, comme je l’ai dit tout à
l’heure, c’est une certaine frustration stylistique qui m’a incité à retraduire ce texte.
Il fallait donc bien évidemment être attentif à la forme. Mais « arbitrer » n’est peut-
être  pas  le  bon  terme.  En  l’occurrence,  il  ne  s’agit  pas  d’une  spéculation
philosophique qui prendrait une forme lyrique. Il  s’agit d’une spéculation lyrique,
portée par un mouvement de la pensée et du désir. Rendre ce mouvement crédible,
et donc le contenu compréhensible, demandait en effet de retrouver une densité,
une  matérialité  rythmique  de  la  langue  qui  me  manquaient  dans  la  première
traduction.

Léo Texier — Il  semble  pertinent  de  convoquer  ici  quelques  cas  concrets.  Votre
traduction rectifie, d’une part, certaines erreurs manifestes qui apparaissaient dans
celle de Clairevoye — tel le contresens frontal, souvent remarqué, qui rendait dans
l’avant-propos  de  1962  l’interrogation  rétrospective  de  Lukács  (indicatrice  du
caractère dramatique du contexte dans il situait la réflexion à l’origine de La Théorie
du roman)  « wer rettet  uns vor der westlichen Zivilisation? »  par « qui  sauvera la
civilisation occidentale [?] » en lieu et place de « qui nous sauvera de la civilisation
occidentale ? ».  D’autre  part,  et  de façon plus  subtile  et  intéressante sur  le  plan
traductologique,  la  nouvelle  version de  La  Théorie  du  roman que vous  proposez
témoigne  de  la  préoccupation  de  restituer  avec  précision  la  singularité  du
vocabulaire  conceptuel  de  Lukács,  tendu entre  le  legs  néo-kantien  et  l’emphase
poétique.  Ainsi  vous rendez « der  diskreten Grenzenlosigkeit  des Romanstoffes »
par  l’« illimitation  discrète  du  matériau  romanesque »  là  où  Clairevoye  réécrivait
quelque peu en parlant de l’« illimité discontinu de la matière romanesque ». Vous
élaborez aussi le syntagme « arrondi(e) sur soi-même » pour restituer une diversité
d’adjectifs imagés tels que « rund » et « abgerundete » — qui reviennent à divers
endroits du texte, pour qualifier notamment cette totalité ontologique décrite par
Lukács comme close sur sa propre immanence, qui est caractéristique du monde de
l’épos grec, sur la perte duquel surgit la forme ouverte et problématique du roman
— quand la précédente traduction s’écartait du registre métaphorique des termes
allemands pour les  rendre diversement par  « achevé »  ou « parfait ».  Diriez-vous
que vous avez eu le souci, sinon d’une certaine littéralité, du moins de « coller » au
plus près du texte lukácsien dans votre traduction ?

Pierre Rusch — Oui, une de mes règles de conduite conscientes dans ce travail a
certainement été de revenir à la littéralité métaphorique de nombreux passages. Il
s’agit là d’un caractère essentiel du texte d’origine, qui lui donne sa tonalité lyrique

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



si particulière. Cet ouvrage, qui se présente comme la théorie d’un genre littéraire,
brouille  en  même  temps  les  règles  et  les  frontières  traditionnelles  du  discours
philosophique.  Il  fonctionne  plus  explicitement  que  d’autres  sur  ce  que  Hans
Blumenberg appelle des Grundmetapher, des métaphores de fond. Il s’agissait donc
de ne pas les gommer, au contraire : de les revendiquer, et je ne serais pas surpris
de  trouver  tel  ou  tel  passage  où  j’aurais,  dans  cet  esprit,  remétaphorisé  ou
surmétaphorisé  le  propos  de  Lukács.  En  somme,  il  ne  s’agit  même  pas  de
métaphore : une œuvre qui accorde une telle place à la pérégrination de Dante à
travers les cercles successifs de l’au-delà, un auteur qui intériorise à tel point cette
vision  précopernicienne du monde physique  et  moral,  ne  se  contentent  pas  de
manier  des  analogies.  L’enjeu  est  énorme :  c’est  la  continuité  thématique  avec
l’œuvre  ultérieure,  l’intuition  de  la  Welthaftigkeit,  le  critère  de  l’immanence,
l’articulation de l’art avec la vie quotidienne qui ont ici leur source. J’irai jusqu’à dire
que les figures de pensée du cercle ou de la sphère continuent à structurer la vision
de l’histoire du dernier Lukács, et que c’est seulement en préservant la matérialité
de ces figures que l’on rend cette continuité visible.

Léo  Texier  — Kostas  Axelos,  dans  sa  préface  à  la  co-traduction  avec  Jacqueline
Dubois d’Histoire et conscience de classe qu’il a proposée en 1960, avait indiqué le
caractère « extrêmement difficile » de cette tâche, en diagnostiquant avec sévérité
« l’impureté  de  la  langue »  de  Lukács,  due  selon  lui  au  fait  qu’à  cette  époque,
l’allemand « gardait pour lui pas mal de secrets »7. Adorno, à l’inverse, en 1958, dans
un texte polémique composé à l’occasion de la parution de La Signification présente
du  réalisme  critique,  opposait  l’écriture  jugée  « conformiste »  et  volontairement
dénuée  de  prétentions  littéraires  de  cet  ouvrage  à  la  « densité  et  l’intensité
extraordinaires de [la] présentation » de La Théorie du roman, ayant selon lui établi
un « critère d’esthétique philosophique »8.  Vous-même avez parlé, dans un article
de  2016,  de  la  « dramaturgie  philosophique  inédite »  mise  en  œuvre  dans  les
premiers  écrits  de  Lukács9.  Plus  généralement,  quelles  considérations  votre
connaissance intime de la langue lukácsienne vous permet-elle de poser sur cette
question du « style philosophique » de Lukács et de son évolution ?

Pierre  Rusch — Permettez-moi  de  sourire  au  jugement  d’Axelos  sur  la  maîtrise
qu’avait Lukács de la langue allemande... Mais la question du rapport de Lukács au
style  est  une  question  sérieuse.  On  ne  peut  en  effet  qu’être  frappé  par  le
changement entre la langue étincelante dans laquelle écrit  le jeune essayiste,  et

7  Kostas Axelos, « Préface » à Georg Lukács,  Histoire et conscience de classe,  trad. Kostas Axelos et Jacqueline Dubois, Paris :
Éditions de minuit, 1960, p. 8.
8  Theodor W. Adorno, « Une réconciliation extorquée » dans Notes sur la littérature, trad. Sibylle Muller, Paris : Flammarion, 2009,
p. 171.
9  Pierre Rusch, « Les spectres de la totalité. L’histoire littéraire comme cosmologie et démonologie », Romanesques, no 8, 2016 ,
p. 145.

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



l’idiome  résolument  indigeste  de  ses  ouvrages  de  la  maturité.  C’est  comme  si,
passez-moi  la  comparaison,  on  troquait  une  Ferrari  contre  une  Trabant.  Il  y  a
quelques  raisons  à  cela :  le  jeune  universitaire  brillant  issu  de  la  très  haute
bourgeoisie budapestoise, familier des cénacles culturels de Berlin et de Heidelberg,
s’est  mué  en  1918  en  un  activiste  communiste  et  un  propagandiste  (ou  un
pédagogue, comme on voudra). Même dans ses ouvrages théoriques, il n’écrit plus
pour le même public, son rapport au langage et à l’action a changé. Son rapport à la
vérité  aussi :  il  ne  s’agit  plus  d’explorer  les  nuances  les  plus  secrètes  de  l’âme
individuelle ou des idéaux culturels d’une époque, mais de rendre compte de la
dialectique effective du monde. Il est vrai aussi que l’environnement soviétique, le
règne du jargon totalitaire ont produit un effet d’érosion. On pourrait parler, à plus
d’un titre, d’un « pragmatisme linguistique ».

Léo Texier — Au-delà de la question de la variation de la langue de Lukács, Adorno,
en 1958, a formulé un jugement très critique sur son évolution philosophique, qu’il
identifie à un véritable sacrificium intellectus au bénéfice de l’appareil de répression
stalinien. L’opposition entre les écrits du « jeune » Lukács et son œuvre postérieure
aux années 20, suspecte d’inféodation à la doctrine soviétique officielle, s’est plus
tard imposée comme un véritable lieu commun. Vous semblez pour votre part avoir
voulu accorder une attention égale à l’intégralité du corpus lukácsien. Dans quelle
mesure cette opposition de fond et de forme que l’on établit souvent entre le jeune
Lukács et ses écrits plus tardifs, et le jugement de valeur que l’on y associe, vous
paraissent-ils fondés ?

Pierre Rusch — Qu’il y ait eu une césure dans l’évolution philosophique Lukács, c’est
évident. Il est non moins évident que cette césure est liée à l’appropriation de la
pensée de Hegel et de Marx, tout au long des années 1920 (Histoire et conscience de
classe, publié en 1923, fait pour moi encore partie, de la production de jeunesse,
pré-marxiste,  de  l’auteur).  Il  cesse  d’être,  à  ce  moment-là,  le  penseur  du  hiatus
tragique  entre  l’âme  et  le  monde,  pour  développer  une  vision  plus  intégrative
centrée sur la raison historique. Il faut être de très mauvaise foi pour contester que
ce passage du solipsisme à l’intégration (quoiqu’on en pense par ailleurs) résulte
d’une évolution immanente. Ses derniers grands ouvrages, L’Esthétique et l’Ontologie,
s’inscrivent dans le droit fil de ce mouvement.

Une partie de ce parcours s’est effectuée dans le contexte du stalinisme, dans les
conditions particulières de la terreur et de l’arbitraire politique,  mais aussi  de la
lutte  contre  le  fascisme  allemand.  Cette  situation  aura  certainement  conforté
Lukács  dans  un  certain  pragmatisme  qui  lui  semblait  indissociable  à  la  fois  de
l’intelligence  historique  et  de  la  rigueur  morale ;  elle  a  pu  lui  dicter  des
comportements  de  prudence,  des  compromissions  formelles,  des  silences
tactiques. Mais elle ne lui a inspiré ni renoncement, ni reniement. Il a défendu sa

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



lecture  de  Hegel  et  de  Marx  contre  les  interprétations  officielles,  en  prenant
d’importants risques personnels. Par tempérament et par conviction, il était porté à
considérer que l’héroïsme moral  n’a de valeur que s’il  a  une chance de changer
réellement les choses. Sa biographie montre que ce n’était certainement pas par
lâcheté.

Léo Texier — Concernant plus spécifiquement la philosophie esthétique de Lukács,
vous semble-t-il  possible d’établir une continuité entre  La Théorie du roman et sa
grande Esthétique de la maturité, qu’un demi-siècle sépare ?

Pierre  Rusch — Continuité  serait  beaucoup  dire.  L’approche  anthropologique  et
globale adoptée dans l’Esthétique  de 1963, qui vise à décrire la genèse de l’activité
artistique dans le devenir-humain de l’homme, en relation avec les autres formes
d’activité telles que le travail ou la connaissance scientifique, est très éloignée du
propos de La Théorie du Roman. On peut néanmoins voir dans l’historicisation des
genres littéraires, telle qu’elle est proposée dans l’ouvrage de 1916, les prémisses de
la méthode génético-ontologique que Lukács suivra dans ses derniers textes. Au-
delà, la réflexion sur le particulier (qui fait l’objet d’un chapitre de l’Esthétique et d’un
article indépendant de 1954) comme catégorie centrale de l’esthétique prolonge à
bien des égards certaines intuitions fondamentales de La Théorie du Roman : l’idée
de l’art comme lieu de résolution de la tension entre l’intériorité et le monde, ou
entre  la  subjectivité  et  l’objectivité,  s’annonce  déjà  ici,  quoique  sous  la  forme
contestable  d’une  absolutisation  de  l’expérience  esthétique.  La  dialectique  de
l’immanence et de la transcendance, abordée ici sous une forme encore mystique,
reviendra dans l’Esthétique dans une perspective purement matérialiste. Enfin,  La
Théorie  du  Roman pose  déjà  le  problème  de  la  tension  entre  l’historicité  et
l’intemporalité  de  l’art,  dont  la  résolution  constitue  à  mes  yeux  un  des  apports
fondamentaux du grand ouvrage de 1963. Mais tout cela demande à être dégagé et
élaboré dans un travail d’exégèse rigoureux et systématique.

Léo Texier — Nous avons évoqué l’estime durable dans laquelle Adorno avait tenu
La Théorie du roman. Walter Benjamin, dont vous êtes également le traducteur, en
cite un long passage dans un important texte de 1936 intitulé  Le Conteur, où l’on
trouve  esquissée  une  théorie  de  l’histoire  des  formes  du  récit,  dans  laquelle
l’influence de Lukács est évidente. Rainer Rochlitz, dans le livre qu’il a consacré à la
philosophie de l’art de Benjamin, a noté la grande proximité théorique de l’ouvrage
de Benjamin  sur  le  Drame baroque avec  La  Théorie  du  roman,  remarquant  que
« Lukács développ[ait]  une philosophie de l’histoire qui  présente de nombreuses
analogies avec celle de Benjamin », et en en notant les communes « connotations
messianiques »10. On sait aussi l’importance que ce texte a revêtu par exemple pour
Siegfried Kracauer, qui rédigea dès 1920 une recension de l’ouvrage de Lukács et

10  R. Rochlitz, Le Désenchantement de l’art : la philosophie de Walter Benjamin, Paris, Gallimard, 1992,

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



écrivit lui-même en 1925 une théorie du roman policier s’inscrivant dans les pas de
la théorie lukácsienne du roman11. Au-delà de ces quelques exemples, est-il possible
de  généraliser  en  affirmant  que  La  Théorie  du  roman a  exercé  une  influence
déterminante  sur  la  philosophie  —  et  notamment  la  philosophie  de  l’art  —  du

xxe siècle, en Allemagne tout du moins ? Quel a été selon vous le principal legs de
cet ouvrage de Lukács à la postérité ?

Pierre  Rusch — Il  ne  fait  aucun  doute  que  La  Théorie  du  Roman a  fortement
impressionné les auteurs que vous évoquez. Au-delà, ce serait dépasser les limites
de la  généralisation  que d’établir  un  lien  entre  l’ouvrage de  Lukács  et  certaines
thématiques plus récentes. Il est néanmoins certain que la réflexion lukácsienne sur
le temps, la mémoire, l’articulation entre la conscience individuelle et les institutions
culturelles, les limites d’une rationalité universelle et intemporelle, etc. trouve des
échos  dans  certains  développements  de  la  pensée  de  la  seconde  moitié  du

xxe siècle. On pourrait résumer ce constat en disant que cet ouvrage inaugure une
certaine  modernité  philosophique,  et  qu’il  continue  à  faire  sens  pour  nous
aujourd’hui. Mais paradoxalement, le legs principal a été passé en quelque sorte en
contrebande : c’est la catégorie de la  totalité, qui constitue la pierre d’angle de cet
ouvrage. Lucien Goldmann ne s’y est pas trompé, mais il n’a pas vu que c’était aussi
là le fil rouge de toute l’évolution ultérieure de Lukács, et que les derniers ouvrages
de son auteur  de référence apportaient  des instruments  précieux pour faire  de
cette catégorie autre chose qu’une pure spéculation idéaliste.

11  S. Kracauer, Le Roman policier. Un traité philosophique, G. Rochlitz & R. Rochlitz (trad.), Paris, Payot, 1981.

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEURS

Léo Texier
Voir ses autres contributions
École Pratique des Hautes Études — leotexier@outlook.fr

Pierre Rusch
Voir ses autres contributions
pierre.rusch@yahoo.fr

La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Texier+L%C3%A9o
mailto:leotexier@outlook.fr
https://fabula.org/revue/index/auteurs/Rusch+Pierre
mailto:pierre.rusch@yahoo.fr

	La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch
	The Theory of the Novel: Retranslating a Classic. An Interview with Pierre Rusch
	Léo Texier et Pierre Rusch

	La Théorie du roman : retraduire un classique. Entretien avec Pierre Rusch
	The Theory of the Novel: Retranslating a Classic. An Interview with Pierre Rusch
	Léo Texier et Pierre Rusch

	PLAN
	AUTEURS



