Acta fabula
A C ta Revue des parutions
fabula vol. 27, n° 1, Janvier 2026
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.20494

Les Aventures de la dialectique de Maurice
Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du
marxisme avant I'elaboration explicite d'une
ontologie

Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic:
marxism put to the test before the explicit formulation
of an ontology

Gauthier Azou
Maurice Merleau-Ponty, Les Aventures de la dialectique, Paris :
3 Gallimard, coll. « Tel », 2024, 322 p., EAN 9782073076670.

Pour citer cet article

Gauthier Azou, « Les Aventures de la dialectique de Maurice
Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant
I'élaboration explicite d'une ontologie », Acta fabula, vol. 27, n° 1,
Essais critiques, Janvier 2026, URL : https://www.fabula.org/revue/


https://doi.org/10.58282/acta.20494
https://www.fabula.org/actualites/123377/maurice-merleau-ponty-les-aventures-de-la-dialectique.html
https://www.fabula.org/actualites/123377/maurice-merleau-ponty-les-aventures-de-la-dialectique.html

document20494.php, article mis en ligne le 31 Décembre 2025,
consulté le 18 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.20494

Ce document a été généré automatiquement le 18 Janvier 2026



Gauthier Azou, « Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du
marxisme avant I'élaboration explicite d'une ontologie »

Résumé - Souvent opposé simplement a Humanisme et Terreur (1947), Les Aventures de la dialectique
(1955) sont pourtant un texte clef de Merleau-Ponty. A cheval entre la période intermédiaire de
I'expression (1948-1953) et la période explicitement ontologique (1957-1961), l'ouvrage étudie
l'ontologie de Marx et celle des théoriciens marxistes de la premiére moitié du xxe siécle. Ecrit sous le
patronage de deux penseurs d'une « philosophie interrogative de I'histoire », Max Weber et le Georg
Lukacs d'Histoire et Conscience de classe (1923), le philosophe développe pour la premiére fois une
pensée de linstitution en contexte, qui le ménera bientdt a I'exploration de la Nature et a une
nouvelle ontologie. Au cceur de l'ouvrage, la critique de Sartre permet la défense d'un principe
dialectique oublié par ceux qui, pour agir politiquement, délaissent la vérité.

Mots-clés - dialectique, Lukacs (Georg), marxisme, Merleau-Ponty (Maurice), Sartre (Jean-Paul)

Gauthier Azou, « Maurice Merleau-Ponty's Adventures of the dialectic: marxism put to the test before
the explicit formulation of an ontology »

Summary - Often simply opposed to Humanism and Terror (1947), Adventures of the dialectic (1955) is
nevertheless one of Merleau-Ponty's key texts. Straddling the intermediate period of expression
(1948-1953) and the explicitly ontological period (1957-1961), the work studies the ontology of Marx
and that of the marxist theorists of the first half of the 20¢ century. Written under the patronage of
two thinkers of an “interrogative philosophy of history”, M. Weber and the G. Lukacs of History and
Class Consciousness (1923), the philosopher develops for the first time a concept of the institution in
context, which will next lead him to the exploration of Nature and to a new ontology. At the heart of
the work, Sartre's critique enables the defense of a dialectical principle forgotten by those who, in
order to act politically, abandon the truth.

Keywords - dialectic, Lukacs (Georg), marxism, Merleau-Ponty (Maurice), Sartre (Jean-Paul)

Ce document a été généré automatiquement le 18 Janvier 2026



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty
ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to
the test before the explicit formulation of an ontology

Gauthier Azou

Les Aventures de la dialectique ont connu trois rééditions chez Gallimard depuis leur
premiere publication en 1955 dans la collection « Blanche » : 'une en 1977 dans la
collection « Idées » ; 'autre en 2000 dans la collection « Folio Essais » ; une derniére
enfin en 2010 dans la collection « Quarto », selon I'édition établie par Claude Lefort.
L'ouvrage est délivré en 2024 dans la collection « Tel » sans appareil critique et se
compose d'une préface de Merleau-Ponty, de quatre chapitres de taille comparable,
d'un tres long cinquieme et dernier chapitre consacré a Sartre — séparé en cinq
parties et comptant 144 pages sur un total de 313 pages —, et d'un épilogue écrit
par le philosophe, a la fin duquel est indiquée la période de rédaction du
manuscrit : juillet 1953, puis avril-décembre 1954.

On constate depuis les années 2010 un fort intérét pour la pensée politique de
Merleau-Ponty, qui s'est matérialisé par exemple par un colloque international
« Merleau-Ponty politique » les 13-15 octobre 2016, a I'Université Paris Nanterre en
partenariat avec le Columbia Global Center (Reid Hall, Paris)!, ainsi que par la
Journée d'étude des Archives Husserl (ENS, Paris), intitulée « Violence et coexistence,
dialectique et histoire chez Maurice Merleau-Ponty » du 20 mai 2017. L'effort des
chercheurs et des chercheuses se poursuit jusqu’aux années les plus récentes:
mentionnons le travail de Jérdbme Mélancon, qui a dirigé le numéro de la revue
Tumultes consacré a la politique chez Merleau-Ponty en 20212 ainsi que I'ouvrage

1 Qui a donné lieu a une publication partielle dans Emmanuel Alloa et Judith Revel (dir.), « Merleau-Ponty. Penser le dehors :

politique, esthétique, ontologie », Chiasmi international, vol. 19, Paris : Editions Vrin-Mimesis, 2018. Judith Revel avait pu revenir
dans ce colloque sur certains développements de son livre publié 'année précédente, et qui fournit dimportantes indications sur
la question politique et 'histoire chez Merleau-Ponty : Judith Revel, Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et
histoire, Paris : Vrin, 2015.

2 Jérébme Mélancon (dir.), « Maurice Merleau-Ponty : La politique au coeur de l'ceuvre et des mondes », Tumultes, no 56, 2021/1.
L'auteur, qui a transcrit et édité les Entretiens avec Georges Charbonnier et autres dialogues 1946-1959 (Lagrasse : Verdier, 2016)
avait publié un ouvrage sur la question quelques années auparavant : La Politique dans l'adversité. Merleau-Ponty aux marges de la
philosophie, Genéve : Mé&tisPresses, 2018.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

L’Intervalle du pouvoir. Postérité politique de Maurice Merleau-Ponty (2022)3, et rédigé
la présentation d'un numéro sur le méme sujet de la Revue international de
philosophie* ; mentionnons également celui de Claire Dodeman, qui a publié en
2023 La Philosophie militante de Merleau-Ponty?.

Néanmoins, c'est sans aucun doute lI'«important regain dintérét suscité par [la
question de l'articulation entre marxisme et phénoménologie] », comme Alexandre
Feron et Vincent Houillon le disaient en 2021 dans l'introduction au dossier de la
revue Alter consacré a cette question®, qui doit étre souligné. La méme année, un
ouvrage collectif publié par 'ENS de Lyon s'emparait du méme sujet’. Enfin, encore
en 2021, la parution du numéro 69 d'Actuel Marx dont le dossier « Lukacs » dirigé
par Frédéric Monferrand en collaboration avec Alix Bouffard, Vincent Charbonnier
et Daria Saburova montrait bien l'intérét de cette interrogation pour la recherche,
tant dans le champ des études phénoménologiques que dans celui des études
marxistes®. Pour terminer ce rapide tour d’horizon, mentionnons l'ouvrage publié
par Alexandre Feron en 2022 : Le Moment marxiste de la phénoménologie frangaise.
Sartre, Merleau-Ponty, Trdn Buc Thdo °, jalon majeur des recherches sur Merleau-
Ponty qui intéresse directement la réédition des Aventures de la dialectique.

Notons pour finir que la prochaine livraison de Chiasmi International (vol. 26) sera
consacrée aux « Matérialismes merleau-pontiens » et que paraitront bientdt au
Seuil les notes du cours sur « La Philosophie dialectique » (1955-1956)'°.

Nous procéderons dans cette recension de la maniere suivante: apres une
présentation des enjeux contextuels au moment de la sortie de l'ouvrage, nous
soulignerons la complexité du rapport au marxisme de Merleau-Ponty. Nous
insisterons dans un troisieme temps sur le fait que Les Aventures de la dialectique
s'occupent de philosophie de [l'histoire, a partir du marxisme certes, mais plus
largement — via Max Weber — au moyen d'une interrogation sur la temporalité a
I'ceuvre dans l'histoire. L'intérét du point sublime, d'origine surréaliste, pour formuler
I'espoir d'un certain marxisme des années 1920 (celui, tout particulierement, de
I'éleve de Weber, le philosophe hongrois Georg Lukacs), occupera notre quatrieme

3

Jérdéme Mélancon, L'Intervalle du pouvoir. Postérité politique de Maurice Merleau-Ponty, Paris : Kimé, 2022.

« Merleau-Ponty : corporéité, ontologie, politique. Merleau-Ponty : Corporeality, Ontology, Politics », Revue internationale de

philosophie, no 302, 2022/4.

5
6
7
8
9

Claire Dodeman, La Philosophie militante de Merleau-Ponty, Paris : Vrin, Ousia, 2023.

Alter, « Phénoménologie et marxisme », no 29, 2021.

Vincenzo d’Alfonso Matteo et Pierre-Frangois Moreau (dir.), Phénoménologie et marxisme, Lyon : ENS Editions, 2021.
Actuel Marx, no 69, 2021/1.

Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie francaise. Sartre, Merleau-Ponty, Tran i Thdo, Dordrecht : Springer,

2022.

10

Dont la transcription a été assurée par Davil Belot et Jean-Philippe Narboux. Pour un premier apergu de ce cours, voir David

Belot, « Dialectique, ontologie et histoire dans les notes préparatoires aux cours sur La philosophie dialectique (1956) », Revue
internationale de philosophie, no 244, 2008/2. p. 189-206.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

partie. Nous montrerons ensuite que Les Aventures de la dialectique ne sont pas un
ouvrage de philosophie politique. Son appartenance a une quéte de Vvérité
proprement philosophique passe par un examen de la conscience et par une
élaboration conceptuelle (de linstitution et de l'intermonde) en vue d'une nouvelle
ontologie. Tel sera I'objet de notre sixieme et derniere partie.

Un livre d’explication et de réponse

Il s'agit tres probablement avec Les Aventures de la dialectique de la réécriture de
I'article qui aurait dO paraitre dans Les Temps Modernes en avril ou mai 1953
comme complément apporté a la querelle qui opposait Claude Lefort et Jean-Paul
Sartre depuis I'été 1952 dans les pages de la revue, notamment a propos du
positionnement a adopter vis-a-vis de I'URSS et du PCF'2. On sait que I'élément
déclencheur avait été l'arrestation de Jacques Duclos — a I'époque secrétaire
général par intérim du PCF — qui avait eu lieu en marge de la manifestation contre
le général Ridgway de mai 19523, L'ouvrage est I'occasion d'une triple explication :
avec Jean-Paul Sartre et Les Temps Modernes, d'abord; avec Claude Lefort, aussi;
enfin, explication avec lui-méme. Depuis le début de I'année 1953, Merleau-Ponty
débute au College de France. Or, son élection a la chaire de philosophie l'année
précédente se trouve étre un des ressorts de la querelle avec Sartre. Et il y a plus: a
la lecon inaugurale du 15 janvier 1953 s'ajoute une conférence donnée par Merleau-
Ponty le 29mai au College philosophique’™. Pour Sartre, cette deuxieme
intervention est le coup de grace. En effet, il prend connaissance de cette
intervention par la voie de L’Express (édition du 6 juin 1953) et sa lettre du 18 juillet a
Merleau-Ponty'™ montre que l'interprétation qu’'on a pu faire du positionnement de
son ami vis-a-vis de sa philosophie compte plus que le positionnement lui-méme.
C'est par ce nceud noué en juillet 1953, surgissant sur fond d'une querelle a laquelle
Merleau-Ponty est mélé indirectement, et en lien avec le soutien public de Sartre a
'URSS’®, qu'une partie de I'intention de l'ouvrage se comprend.

1 Merleau-Ponty Maurice, GEuvres, Paris : Gallimard, 2010, p. 75.

12 pour avoir des informations sur la chronologie des publications et pour cerner les enjeux de la querelle entre Sartre et Lefort,

voir 'article d’Alexandre Feron: «Sartre contre Lefort. De quoi I'expérience prolétarienne est-elle le nom ?», Rue Descartes,
« Socialisme ou barbarie », no 96, 2019/2, p. 65-79.

13 Voir « Merleau-Ponty vivant » dans Sartre Jean-Paul, Situations IV, Paris : Gallimard, 1964, p. 248-249.

14 Fondé par Jean Wahl en 1946 et consistant en des conférences publiques données en Sorbonne.

15 |es lettres ont été publiées pour la premiere fois dans Le Magazine Littéraire le 20 avril 1994, avec une présentation de

Francois Ewald, p. 67-86. Elles ont fait I'objet d'une nouvelle publication en 2000 dans Parcours deux 1951-1961, Lagrasse : Verdier,
2000, p. 129-169, ainsi que d'une publication dans les GEuvres, op. cit., p. 627-651.

16 sur ritinéraire de Sartre, on pourra consulter I'ouvrage de Cécile Vaissié, Sartre et I'URSS. Le Joueur et les survivants, Rennes :
PUR, 2023.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie
En 1955, Les Aventures de la dialectique constituent donc bien une réponse, et celle-ci
ne laisse pas de faire réagir. Il y a, premiérement, les réactions passionnées. A cette
catégorie appartient la réponse de Simone de Beauvoir a Merleau-Ponty:
« Merleau-Ponty et le pseudo-sartrisme'’ », a laquelle il faut ajouter les publications
dans un dossier intitulé « Les mésaventures de la dialectique » du numéro spécial
de La Nouvelle Critique (juillet-aoGt 1955)'8. Moins connue, enfin, la défense de
Merleau-Ponty par Etiemble — promoteur de la littérature dégagée — d'un ton
particulierement polémique et bataillant tant avec Beauvoir qu'avec les
communistes’. Deuxiéemement, des réactions académiques soulignent la valeur
intellectuelle de [l'ouvrage. Moins passionnées, elles rendent compte
immédiatement du travail effectué par Merleau-Ponty. Jacques Sarano publie ainsi
un compte-rendu concis et précis de I'ouvrage dans Les Etudes Philosophiques?;
Pierre Aubenque quant a lui le commente de maniére plus approfondie dans son
article « Dialectique et action. A propos des “Aventures de la Dialectique” de
M. Merleau-Ponty » qui sera repris dans Aspects de la dialectique en 19562', et les
positions merleau-pontiennes des Aventures de la dialectique seront, quoique de
maniéere rapide, utilisées a nouveau pour une intervention en 1970 sur le theme de
la dialectique?®?. Troisiemement, des réactions philosophiques critiques se font
entendre. A cette catégorie appartient I'article de Mikel Dufrenne dans Combat, dans
lequel il rend compte de l'opposition entre Sartre et Merleau-Ponty tout en prenant
le parti de Sartre?3. On peut aussi mentionner les interventions de Raymond Aron
dans la revue Preuves®*: « Aventures et mésaventures de la dialectique » en
janvier 1956 et « Le fanatisme, la prudence et la foi » en février de la méme année?>,

7 es Temps Modernes, no 114-115, juin-juillet 1955 (repris dans Faut-il briler Sade ?, Paris : Gallimard, 1955, p. 221-300). Au-dela

de l'aspect polémique contextuel, et sur les liens philosophiques unissant Simone de Beauvoir a Merleau-Ponty, voir l'article de
Raphaél Ehrsam : « Liberté située et sens du monde : Beauvoir et Merleau-Ponty », Philosophie, no 144, 2020/1, p. 11-30.

8 |3 revue du Parti Communiste Frangais dont le rédacteur en chef est Jean Kanapa. Le numéro s'intitule « Antimarxisme et
marxisme militant », 7¢ année, no 67, juillet-ao(t 1955.

19 Dans la revue Evidences, dirigée par Nicolas Baudy et publiée par I'American Jewish Committee, no 50, ao(it-septembre 1955,

p. 22-27.

20 Jacques Sarano. Les Etudes philosophiques, Nouvelle Série, vol. 10, no 4, octobre-décembre 1955, p. 752-754.

21 pierre Aubenque, Aspects de la dialectique, Paris : Desclée de Brouwer, 1956, p. 329-344.

22 Id., « Evolution et constantes de la pensée dialectique », Etudes philosophiques, La dialectique : Actes du XIVe Congrés des

Sociétés de Philosophie de Langue francaise (Nice, 1-4 septembre 1969), no 3, juillet-septembre 1970, p. 291-292. Il y souligne
ainsi qu'« on ne voit pas bien au premier abord par quel miracle les caracteres spécifiques du dialogue, voire du dialogue réglé,
pourraient étre transposés avec quelque vraisemblance et sans arbitraire a la réalité tout entiere », ce qui lui fait ajouter (en note
dans la publication) : « La “magie” inhérente a un tel transfert a été dénoncée par Maurice-Merleau Ponty dans ses Aventures de la
dialectique, Paris : 1955 ». L'annonce en fin d'introduction de sa méthode d'étude du concept a la page suivante - « a l'intérieur
d'une histoire des théories du discours » qui distingue le discours dialectique du discours scientifique et leur rapports mutuels -
répétera la référence a l'ouvrage.

23 Les Aventures de la dialectique ou les avatars d'une amitié philosophique », article publié en septembre 1955 et repris dans

Jalons, La Haye : Nijhoff, 1966, p. 169-173. Bien que faisant état d'un positionnement clair en faveur de Sartre, il nous a semblé
que cet article appartenait bien a la troisieme catégorie, du fait du ton pondéré qui le caractérise. Sur litinéraire de Mikel
Dufrenne a cette époque, voir l'article de Maryvonne Saison, « Mikel Dufrenne 1946-1953 » dans Giuseppe Bianco et Frédéric
Fruteau De Laclos (dir.), L/Angle mort des années 1950, Paris : Editions de la Sorbonne, 2016.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

sur lesquels les chercheurs se sont encore tout récemment penchés, insistant sur la
fécondité du dialogue entre Merleau-Ponty et Aron pour aborder les problémes
posés par l'ouvrage de 19552%. Notons enfin deux réactions plus tardives. Une
premiere, lapidaire, qui est une note de Gilles Deleuze dans Nietzsche et la
philosophie (1962), dans laquelle le philosophe salue I'ouvrage tout en précisant
apres avoir cité quelques lignes de Merleau-Ponty: «La dialectique a moins
d’'aventures que d'avatars; naturaliste ou ontologique, objective ou subjective, elle
est, dirait Nietzsche, nihiliste par principe ; et I'image qu’elle donne de la positivité
est toujours une image négative ou renversée?’, ».

La seconde, cest bien sOr la réponse de Sartre dans la Critique de la raison
dialectique en 1960, tres importante pour qui veut se pencher sur l'ouvrage de
195528,

Merleau-Ponty et le marxisme

Ce qui frappe a la lecture des Aventures de la dialectique , c'est d'abord le rapport
complexe avec le marxisme qui s'y fait jour. Alexandre Feron propose de parler de
« réduction du marxisme?® » pour qualifier la période 1948-1953 chez Merleau-
Ponty. Par cette formule, il veut décrire la facon dont le philosophe délaisse une
confrontation théorique trop directe avec un ensemble de problemes qui, d'une
certaine facon, sont minés, car porteurs de présupposés qui empéchent la
réflexion. Cette réduction, dans ses publications et ses interventions au College de
France, n'équivaut pas a un désintérét pour Marx et le marxisme. La lecture de
différents théoriciens marxistes a en effet occupé le philosophe des les années
1930%° et I'ouvrage de 1955 peut étre considéré comme le texte auquel il aboutit au
sortir d'une période de maturation souterraine. Il faut insister sur 'appartenance de
I'ouvrage a la derniére période du philosophe, celle dite de « I'ontologie », qui passe

24 Preuves, Cahiers mensuels du Congreés pour la liberté de la culture. Revue fondée par I'ancien communiste devenu anti-communiste

Frangois Bondly.

25 Repris dans Marxismes imaginaires. D’une sainte famille a I'autre [1970], Paris : Gallimard, 1998.

26 Mentionnons Alexandre Feron, « Dépasser le relativisme historique », Etudes sartriennes, « Sur les concepts d'histoire : Sartre

en dialogue », no 23, 2019, p. 17-40 ; Stéphane Haber, « Aron, Merleau-Ponty : Dialectique et indéterminisme historique », Alter,
no 29, 2021, p.101-118; David Belot, «“Surmonter le relativisme ?" Merleau-Ponty face aux critiques des Aventures de la
dialectique », Tumultes, no 56, 2021/1, p. 51-69.

27 Gilles Deleuze, Nietzsche et la philosophie [1962], Paris : PUF, 2014, p. 255.

28 Surla question des rapports entre Sartre et Merleau-Ponty, voir Florence Caeymaex, « La dialectique entre Sartre et Merleau-
Ponty », Etudes sartriennes, « Dialectique, littérature avec des esquisses inédites de la “Critique de la Raison dialectique” », n° 10,
2005, p.111-137 ; Fabrice Colonna, « Lintercession du fétiche. Merleau-Ponty et Marx », Chiasmi International, vol. 6, Paris :
Editions Vrin-Mimesis, 2005, p. 285-301.

29 Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie francaise, op. cit., 2022, p. 232 sq.

30 voir Kerry H. Whiteside, Merleau-Ponty and the Foundation of an Existential Politics, Princeton : Princeton University Press,

1988.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

par une lecture approfondie de Marx3' et se poursuit de facon indirecte a travers les
cours au College de France de 'année 1960-196132. Les Aventures de la dialectique ne
discute pas seulement la dialectique des différents marxismes mentionnés
explicitement — ceux de Deborin, Korsch, Lénine, Lukacs, Revai, Trotski — mais est
aussi l'occasion pour le philosophe de se confronter a sa propre évolution, et de
donner congé a une certaine dialectique tout en en conservant le principe. Comme
il 'écrit dans I'épilogue : « Ce qui donc est caduc, ce n'est pas la dialectique, cC'est la
prétention de la terminer dans une fin de [l'histoire ou dans une révolution
permanente » (p. 285). La difficulté dialectique, c'est la difficulté de l'existence elle-
méme, qui est ambigué, contradictoire, paradoxale, et le terme permet de penser la
meédiation nécessaire au dépassement de l'opposition inféconde entre le sujet et
I'objet, ce qui est au coeur de la préoccupation du philosophe des La Structure du
comportement3® et qui continuera de le préoccuper tant dans sa thése principale34,
gue dans les années 1950.

La philosophie de [I'histoire dans Les
Aventures de la dialectique

A travers l'existence et la dialectique, & travers donc la «jonction temporelle de
limmédiat et de la médiation3> », c'est le probléeme de I'histoire qui est posé trés
frontalement dans I'ouvrage. Comment proposer une philosophie de I'histoire apres
la disparition de l'absolu divin et de l'absolu rationnel ? L'histoire serait-elle un
nouvel absolu? Comment maintenir un relativisme conséquent — autrement dit :
comment ne pas tomber dans le relativisme, et sauver lidée de perspective
historique ? Ces questions sont celles de Merleau-Ponty, et c'est la raison de son
premier chapitre consacré a Max Weber3¢, qui prend souvent lallure d'une
introduction a l'ouvrage, et se termine par ces mots :

31 Voir Claire Dodeman, « Marx et I'élaboration du concept de nature dans la philosophie de Merleau-Ponty ». Actuel Marx,

no 58, 2015/2, p. 118-129.

32 \oir Fabrice Colonna, « L'intercession du fétiche. Merleau-Ponty et Marx », art. cit.

33 maurice Merleau-Ponty, La Structure du comportement Paris: PUF, 1942. Voir Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la

phénoménologie francaise, op. cit., 2022, p. 126-129.

34 Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception (PhP), Paris : Gallimard, 1945. Voir en particulier 'usage qui en est

fait dans la premiére partie de I'ouvrage au moment d’aborder la sexualité selon Sigmund Freud (chapitre V, « Le corps comme
étre sexué ») et l'intéressante et longue note sur le matérialisme historique qui cl6t le chapitre.

35 Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique (2). Ecrits 1931-1968, Paris : PUF, 1991, p. 689.

36 Etonse reportera a ce propos avec profit au cours du lundi de 'année 1953-1954, « Matériaux pour une théorie de I'histoire »

qui avait lieu en alternance avec le cours sur « Le Probléme de la parole ». Ce cours nous est connu uniquement par le résumé
qu'en propose Merleau-Ponty pour l'annuaire du Collége de France, et il a été publié dans les Résumés de cours. Collége de France
1952-1960, Paris : Gallimard, 1968.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

Cest seulement a partir de Weber et de ce marxisme wébérien qu'on peut
comprendre les aventures de la dialectique depuis trente-cinq ans [parce que
Weber] — écrit Merleau-Ponty — a définitivement montré [...] qu'une philosophie
de I'histoire qui n'est pas un roman historique ne rompt pas le cercle du savoir et
de la réalité, et qu'elle est plutot la méditation de ce cercle (p. 45).

Si nous employons le terme de « perspective » bien que le probleme posé dans
'ouvrage soit celui du relativisme historique, autrement appelé historicisme, c'est
gu'il est utilisé a certains endroits cruciaux de la critique dirigée contre Sartre (par
exemple p. 269-270), et qu'il rejoint l'idée centrale dans I'ouvrage d'une relativisation
du relativisme. Notons que Raymond Aron, introducteur de Weber en France?¥, a pu
— c'est I'hypothése de D. Belot®® — permettre a Merleau-Ponty de connaitre le
perspectivisme de Karl Mannheim. Ce rapprochement entre Mannheim et Merleau-
Ponty avait été effectué par André Gisselbrecht dans La Nouvelle Critique®, et a le
mérite de poser une question que les historiens germanophones du début du siecle
formulaient déja : si la perspective doit fonder I'unité de I'histoire, comment éviter
I'absolutisation du sujet individuel, puisqu'on écarte les vues traditionnelles sur
I'histoire ? Parler de perspectivisme merleau-pontien, c’'est souligner I'existence de la
recherche par le philosophe d'une philosophie de l'histoire ne versant pas dans
I'nistoricisme, ni dans l'absolutisme (Dieu, le Destin, la Raison ou le Prolétariat).
Cette recherche passe, a un moment dans son ceuvre, par Lukacs — dont il fut un
adepte?® — et pour qui I'on sent qu'il a encore une grande admiration :

Le mérite rare de Lukacs, ce qui fait de son livre [Histoire et Conscience de Classe
(1923)], aujourd’hui encore, un livre de philosophie, c'est précisément que la
philosophie n'y était pas sous-entendue comme dogme, mais pratiquée, qu'elle ne
servait pas a « préparer » I'histoire, qu'elle était 'enchainement méme de I'histoire
dans une expérience humaine. (p. 65)

Le point sublime : marxisme et surréalisme
en 1955

Le fait est que Merleau-Ponty trouve dans la formule du point sublime — qui vient
du Second manifeste du surréalisme d’André Breton, c'est-a-dire le surréalisme
d'apres le rapprochement des artistes surréalistes avec le communisme, et des

37 Voir Catherine Colliot-Théléne, Max Weber et I'histoire, Paris : PUF, 1990.

38 David Belot, « “Surmonter le relativisme ?” : Merleau-Ponty face aux critiques des Aventures de la dialectique », Tumultes, no 56,
2021/1, p. 62.

33 pour un rapprochement entre Mannheim et le marxisme occidental a partir de Merleau-Ponty, voir Romain Karsenty, « Mannheim et
le “marxisme occidental” », Phantasia (Université Saint-Louis de Bruxelles) [en ligne], Vol. 6, 2017. DOI : 10.25518/0774-7136.830.

40 Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie francaise, op. cit., 2022, p. 116-117.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

frictions qui en résulterent*’ — matiére a mettre en perspective la perspective.
L'intérét pour Breton date de I'immédiat aprés-guerre®?, et il se matérialise en 1955
par une référence au point sublime dans la Préface (p.14), ainsi que dans les
troisieme (p. 104), et quatrieme (p. 128) chapitres de l'ouvrage. Il n'y joue pas un
maigre role et vient traduire l'espoir du marxisme occidental des années 1920, autre
nom du marxisme wébérien mentionné plus haut*3, celui d'une conciliation des
contraires a travers la révolution. Espoir décu, cela est dit dés la Préface :

Sujet et objet, conscience et histoire, présent et avenir, jugement et discipline,
nous savons maintenant que ces contraires dépérissent I'un sans l'autre, que
l'essai de dépassement révolutionnaire écrase l'une des deux séries, et qu'il faut
chercher autre chose. (p. 13-14)

Ce point marque donc bien d’'emblée la fin d'une époque. En méme temps qu'un
hommage au marxisme, il s'agit, d'un certain point de vue, de sa nécrologie. Le point
sublime est surtout employé pour parler de Lukacs et du marxisme de langue
allemande des années 1920. Mais dans le chapitre consacré a Trotski, I'expression
revient d'une fagon qui intéresse directement le probléeme visé dans Les Aventures de
la dialectique : celui du «flux révolutionnaire, de la négativité incarnée dans
I'histoire » (p. 128):

Il'y a certes des moments, appelés justement révolution, ou le mécanisme interne
de l'histoire fait que les prolétaires vivent dans leur Parti, que les ouvriers et les
paysans vivent la communauté de sort que la dialectique leur assigne sur le
papier, que le gouvernement n'est rien d'autre que le commissaire du peuple : on
est alors au point sublime dont nous avons plusieurs fois parlé. C'est toujours sur
ces moments parfaits que Trotski met en perspective [...]. (p. 128)

L'horizon révolutionnaire représenté par le point bretonien se précise dans ce
quatrieme chapitre consacré a celui qui, pour Merleau-Ponty, est un «cas pur »

41 Tout porte a croire qu'il existe un certain point de I'esprit d'ou la vie et la mort, le réel et Iimaginaire, le passé et le futur, le

communicable et incommunicable, le haut et le bas cessent d'étre percus contradictoirement. C'est en vain qu'on chercherait a
I'activité surréaliste un autre mobile que I'espoir de détermination de ce point. » (André Breton, Second manifeste du surréalisme
(1930), dans GEuvres complétes, Paris : Gallimard, 1988, p. 781.)

42 En 1947 ou 1948, aprés avoir lu Qu'est-ce que la littérature ? de Sartre dans lequel le surréalisme - et Breton en particulier -

était vivement attaqué, Merleau-Ponty prévoyait un projet de chapitre ou de section sur Breton : « Il faut que je fasse une sorte
de “Qu’est-ce que la littérature?” avec une section plus longue sur le signe et la prose, pas toute une dialectique de la littérature,
mais cing perceptions littéraires : Montaigne, Stendhal, Proust, Breton, Artaud », cité par Claude Lefort dans lintroduction a La
Prose du Monde, Paris : Gallimard, 1969, p. VII.

43 on pourra lire sur le marxisme wébérien Michael Lowy, « Figures du marxisme wébérien », Actuel Marx, no 11, 1992, p. 83-94.
L'auteur regrettait le peu d'éléments donnés par Merleau-Ponty pour établir un lien entre Weber et Lukacs, insistant lourdement
sur le manque d'originalité du chapitre Il des Aventures de la dialectique (mais cela serait regrettable si, comme le pense I'auteur,
Merleau-Ponty voulait renouveler la pensée marxiste, ce qui n'est pas le cas, comme Jean-Claude Monod le remarquait déja dans
son article « Du “marxisme webérien” au “nouveau libéralisme” Weber dans les aventures de la dialectique », Les Etudes
philosophiques, no 57, 2001/2, p. 187) et son ignorance de I'Ecole de Francfort, tout en reconnaissant que sur le plan de la
philosophie de I'histoire, la critique de la fin de I'histoire comme téléologie est utile et inspire d'ailleurs toute I'analyse merleau-
pontienne dans l'ouvrage.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

(p. 106), le type méme du révolutionnaire conséquent, ayant médité toute sa vie sur
son action politique. La pureté dont il est question, si elle désigne d’abord la facon
de méler théorie et action, désigne aussi la moralité de « quelqu’'un qui avait au plus
haut point le sentiment de I'honneur et de la rectitude personnels » (p. 107). Si
I'équivoque — cette forme particuliere d'erreur intellectuelle qu'est la confusion
entre ontologie et méthodologie — est au coeur de I'exploration merleau-pontienne
du marxisme proposé dans Les Aventures de la dialectique, c'est par I'exemple de
Trotski — « recoupement indispensable » (p. 106) — qu'il entend vérifier ses théses
sur l'orthodoxie marxiste-léniniste, développées au chapitre précédent, a savoir
I'existence

[dlune dialectique qui prend des précautions contre elle-méme et s'installe dans
I'étre, hors de contestation, mais aussi hors d'usage. Ou bien un réalisme qui se
couvre du point d'honneur de la dialectique. De toute fagon, une pensée a 'ombre
de laquelle se fait autre chose. (p. 104)

Insistons bien ici sur le fait que la partie consacrée a Trotski est I'occasion de
prendre position dans la querelle entre Sartre et Lefort. Le chapitre s'appuie
d'ailleurs principalement sur un article de Lefort de janvier 194944, Si Merleau-Ponty
suit pour l'essentiel Lefort, il se distingue de lui de maniere affirmée au moment de
montrer comment le «réalisme de Marx» (p.121), cest-a-dire lidée du
« dépassement dialectique inscrit dans les choses» (p.123) est réélaboré par
Trotski, et non rejeté, lorsque ce dernier formule I'idée de révolution permanente. La
variante trotskiste n'est que le pendant, tout aussi équivoque, de la révolution au

sens de la 1€ Internationale. Devenue permanente, elle « devient rupture continuée
avec l'histoire, elle se voit de partout, mais on ne peut jamais l'approcher, la
rejoindre » (p. 132). Pour Merleau-Ponty, Lefort « est le Trotski de Trotski » (p. 234).
Et c'est par une variante du point sublime que Merleau-Ponty explique cela. Le
philosophe s'interroge : « Mais d'ou lui vient cette certitude d'un point de maturité
de I'histoire, ou le prolétariat, ayant pris le pouvoir, ne le laissera pas tomber de ses
mains ? » (p. 234). Ce point de maturité, c'est la reprise de l'espoir formulé par le
point sublime, mais de maniere plus spécifique encore, car posant le probleme de
I'histoire dans son développement. Comme Merleau-Ponty le précise dans
I'épilogue :

[la synthése entre deux concepts de la révolution, comme faux frais du

développement historique, et de l'histoire comme révolution permanente] est

cherchée dans un point de maturité de l'histoire ou le développement historique
et objectif apporterait au mécanisme interne de la révolution un tel appui que la

44 Claude Lefort, « La contradiction de Trotski et le probléme révolutionnaire » publié dans le no 39 des Temps Modernes, en
janvier 1949, juste avant la création du groupe Socialisme ou Barbarie.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

révolution permanente pourrait s'installer au pouvoir. L'histoire comme
maturation et I'histoire comme rupture continuée coincideraient [...]. (p. 290)

La révolution comme faux frais, formule de Trotski, cela désigne la révolution
comme résultat imprévu de l'histoire. Mais cette conception de la révolution ne
suffit pas, car le passé ferait naitre un présent stable et rendrait la révolution
stagnante : il faut donc la révolution permanente pour contrebalancer ce modele de
progression historique, et rendre raison du « déséquilibre essentiel » (p. 289) qui est
le principe niché au cceur de l'histoire.

L'enjeu pour Merleau-Ponty est donc de montrer que I'ontologie commune a Trotski
et Marx, ainsi qu'a Lénine, consiste en l'affirmation d'un « étre en révolution, d'un
changement qui, par-dela les actes des hommes, ne cesse pas de ronger I'histoire
ou du moins de I'ébranler sourdement, méme quand elle parait immobile » (p. 124).
Face a cette conception, qui n'est pas satisfaisante car elle repose sur un réalisme
du faux semblant qui prend la vérité comme « alibi » (p. 133) pour l'action, I'enjeu
sera pour le philosophe de développer une ontologie tirant les conséquences de
'absence de détermination de l'histoire, et surtout, une ontologie qui échappe a la
« philosophie objectiviste-subjectiviste de la praxis » (p. 124) pour s'orienter vers la
verticalité®.

Un ouvrage de philosophie politique ?

Comme l'ont souligné Emmanuel Alloa et Judith Revel, « le politique n'est pas un une
simple région qu'on pourrait isoler dans les écrits merleau-pontiens, mais elle
représente au contraire une dimension omniprésente, indissociable des autres
grandes préoccupations de sa philosophie »*. Il n'y a pas de Merleau-Ponty
philosophe politique en ce sens que sa philosophie politique est avant tout
philosophie, et il y aurait un risque a séparer les écrits plus directement politiques
du reste de son ceuvre. Plus largement, dong, il faut indiquer l'intérét de l'ouvrage
de 1955 pour débrouiller les querelles autour de la philosophie politique comme
discipline, avec ses objets présumeés privilégiés qui 'accompagnent depuis le milieu
des années 1970 : le totalitarisme, la démocratie, la révolution et le théologico-
politique...

45 Voir dans Maurice Merleau-Ponty, Le Visible et Ilnvisible, Paris: Gallimard, 1964, la note de février 1959 : « L'échec de la

dialectique comme thése ou « philosophie dialectique », c'est la découverte de cette intersubjectivité non perspective, mais
verticale, qui est, étendue au passé, éternité existentielle, esprit sauvage » (p. 227).
46 Introduction au vol. 19 de Chiasmi International (2018), déja cité, p. 28.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration

explicite d'une ontologie
Les explorations de la dialectique sont au milieu des années 1950 une des formes
que la recherche philosophique de la vérité prend chez Merleau-Ponty. Elle est
particulierement claire dans le chapitre consacré a Sartre :

Nous chercherons donc dans les Communistes et la Paix l'indice de cette phase
nouvelle, que nous appellerons ultra-bolcheviste, ou le communisme ne se justifie
plus par la vérité, la philosophie de l'histoire et la dialectique, mais par leur
négation. (p. 142)

Cette quéte est poursuivie dés la période de rédaction des Aventures de la dialectique
par des recherches sur l'institution?’. Ce concept majeur®® n’est pas le résultat d'une
réflexion sur [l'histoire seulement, mais se trouve placé dans le sillage de sa
théorisation de I'expression durant la période 1948-1953. Celle-ci passait par une
exploration du domaine du langage dans les cours du College de France #°, et par
un travail publié aprés sa mort par Lefort sous le nom de La Prose du Monde, déja
partiellement publié de son vivant dans le long article des Temps Modernes dédicacé
a Sartre « Le langage indirect et les voix du silence®® ».

Les problemes de philosophie de I'histoire ne se sont donc pas posés a partir du
matérialisme historique seulement, et aux recherches sur l'expression s'ajoute un
appui sur l'ceuvre de Weber et ses «types idéaux®' », qui donne a l'ouvrage sa
direction. La mise en scéne dans la préface de I'opposition entre une politique de
'entendement et une politique de la raison permet d’arriver au chapitre sur Weber
qui pense I'histoire et non I'évenement seul. Ainsi s'impose la différence entre deux
manieres d'étre libéral — qui prépare dans la Préface le premier chapitre sur
Weber, bien sGr, mais qui prépare aussi I'annonce faite en fin d'ouvrage d'un
«nouveau libéralisme» (p.312), horizon plus immédiatement et plus
restrictivement politique>? — a savoir la maniere d'étre libéral d’Alain, défendant

47 Merleau-Ponty Maurice, L'Institution. La passivité. Notes de cours au Collége de France (1954-1955), Paris : Belin, 2003, avec une

préface de Claude Lefort.

48 sur rinstitution chez Merleau-Ponty, voir les travaux de Roberto Terzi: «Evénement, champ, trace: le concept

phénoménologique d'institution », dans Philosophie, no 131, 2016, p. 52-68 ; « Institution, événement et histoire chez Merleau-
Ponty », dans Bulletin d'analyse phénoménologique (en ligne), vol. 13, no3, 2017. URL: http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/
index.php?id=1004 ; « II. Linstitution “milieu propre de Ihistoire”: A partir de Merleau-Ponty », dans Chiara Collamati et Hervé
Oulc’Hen (dir.), L'Institution instable. Parcours critiques a partir de Jean-Paul Sartre, Paris : Hermann, 2021. p. 71-106. Voir également
Anne Gléonec, Institution et passivité. Lectures de M. Merleau-Ponty, Grenoble : Jérome Millon, 2017.

49 e Monde sensible et le monde de l'expression. Notes, 1953, Stefan Kristensen et Emmanuel Saint-Aubert (dir.), Geneve:

MétisPresses, 2011 ; Recherches sur l'usage littéraire du langage. Cours au Collége de France. Notes, 1953, Benedetta Zaccarello et
Emmanuel Saint-Aubert (dir.), Genéve : MétisPresses, 2013 ; Le Probléme de la parole. Cours au Collége de France. Notes, 1953-1954,
Lovisa Andén, Franck Robert et Emmanuel Saint Aubert (dir.), Genéve : MétisPresses, 2020.

50 Le langage indirect et les voix du silence », Les Temps Modernes, nos 80 et 81, Gallimard, juin et juillet 1952, repris dans

Signes, op. cit., p.49-104. Sur l'intérét de cet article pour la philosophie de I'histoire merleau-pontienne, voir Alexandre Feron,
« Dépasser le relativisme historique », art. cit.

T Au chapitre I, p. 18 et p. 20 et au chapitre Il, p. 46 ou il les définit comme « significations que nous introduisons dans notre
image du passé [qui] font eux-mémes partie de I'histoire ».

2 On sait qu'a I'époque Merleau-Ponty se rapproche du mendésisme.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

une politique de I'entendement, et celle de Weber qui s'en écarte en cela qu'avec lui
« 'entendement a appris a douter de lui-méme » (p. 40). Contre ce libéralisme qui
pourra étre repris par le marxisme exigeant de Lukacs, le moralisme de Sartre dans
sa filiation kantienne apparaitra comme une bien laborieuse tentative.

Vers I'ontologie

On peut dire que la critique merleau-pontienne du positionnement sartrien tient en
un mot : sympathisant.

La sympathie est I'action de ceux qui sont partout et nulle part: moralement, par
I'assentiment de principe, ils sont dans le Parti. Mais ils restent dehors, parce qu'ils
le discutent en détail. C'est une opposition de I'extérieur, en d'autres termes, une
action imaginaire. (p. 245)

Si cette sympathie est pour Merleau-Ponty pleine d'« audace, parce [que Sartre]
comprend d'autres situations que la sienne, tout en restant irréductiblement soi »
(p. 260), elle suppose une distance, une prise de vue. C'est précisément ce Pour-Soi
a I'écart de I'évenement que refuse Merleau-Ponty. La conscience humaine, dont il
réélabore la compréhension a partir de 1953 dans le cours déja cité Le Monde
sensible et le monde de l'expression>? refusait résolument la conscience-reflet. Il y
mettait en avant une conscience-écart, en dialogue avec la linguistique
saussurienne et plus largement avec le langage dans son acception la plus vaste,
comme instance de création qui ne délaisse pas la question du mouvement.

Le volontarisme de la conscience triomphante — commun a Sartre et au
bolchévisme — prend le pas sur la dialectique, et face a lui se trouve I'équivoque de
I'objet. On se rappelle qu'apres l'ouvrage de 1955, Merleau-Ponty développera l'idée
d’'une hyperdialectique, « une pensée qui, au contraire [de la mauvaise dialectique],
est capable de vérité, parce qu'elle envisage sans restriction la pluralité des rapports
et ce qu'on a appelé I'ambiguité>* ». C'est ce que Weber appelait Vielseitigkeit (p. 30
et p. 45) et qui fut repris par Lukacs et le marxisme occidental.

Merleau-Ponty, dans le chapitre consacré a Lukacs — citant Lénine un instant, pour
mieux montrer au chapitre suivant combien l'orthodoxie est crispation, et le
léninisme un dogmatisme — nous dit qu'une avant-garde peut bien exister, peut
avoir son utilité, mais qu'elle doit étre seulement «un pas» (p.76) devant le
prolétaire. Modeste si I'on veut, le philosophe délaisse la vérité d'adéquation du
réalisme pour mettre en avant une «non-fausseté» (p.77, l'auteur souligne)

3 surce cours, voir l'article d’Emmanuel de Saint-Aubert, « Conscience et expression chez Merleau-Ponty. L'apport du cours inédit sur

Le Monde sensible et le monde de I'expression », Chiasmi International, vol. 10, Paris : Editions Vrin-Mimesis, 2008, p. 85-106.

>4 Maurice Merleau-Ponty, Le Visible et I'lnvisible, op. cit., p. 127.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

indiquant ainsi combien la vérité advient dans la communication des semblables
différents, autrement dit le Prolétariat et le Parti, car sous ces abstractions se
cachent des prolétaires de chair et d'os, et des chefs non moins charnels. La vérité,
« processus de vérification indéfinie » (p. 77), est celle qui soutient I'« essai allegre et
vigoureux » (p. 84) dont il parle a propos des recherches de Lukacs dans les années
1920. La gnoséologie marxiste de Lénine a Sartre, en passant par un autre Lukacs
— celui qui, apres une autocritique, regrettable pour Merleau-Ponty, en revient au
réalisme naif, a la «conscience-reflet» (p.97) et a I'histoire comme «seconde
nature » (p. 96-97) — délaisse la vérité et « ne dispose plus d'aucun critére pour
distinguer en elle-méme ce qui est connaissance et ce qui est idéologie » (ibid.). Face
au danger du scepticisme, elle s'accroche a des abstractions naturalisées («le
processus social en soi, le Parti », ibid.).

Loin de la séparation par l'«action pure» (formule sartrienne) entre un sujet
constituant et le monde, l'action prénée par Merleau-Ponty, la praxis — « qui nous
[installe] dans un ordre qui n'est pas celui de la connaissance, mais celui de la
communication, de I'échange, de la fréquentation » (p. 74) — retrouve le motif de
I'enlisement et de I'adversité du début des années 1950°°. Elle le perfectionne si I'on
veut, puisque la conscience n'est pas face a I'histoire devant un mystere particulier,
mais qu'elle est prise dans la trame de l'histoire qui est de la méme étoffe que
I'existence humaine elle-méme. Cest la le sens cherché dans linstitution et dans
I'exploration de I'« intermonde » (« histoire, symbolisme, vérité a faire », p. 278) que
la conscience sartrienne ne réussit pas a penser :

Au point de contact entre les hommes et les données de la nature ou du passé
apparaissent comme des matrices symboliques qui ne préexistent nulle part, et
qui peuvent, pour un temps ou pour longtemps, mettre leur marque sur le cours
des choses puis disparaitre sans que rien les ait détruites de front, par
désagrégation interne, ou parce que quelque formation secondaire y devient
prédominante et les dénature. (p. 28)

Ces réflexions sont développées dans Les Aventures de la dialectique dans le cadre
d'une discussion des théses de Sartre sur le matérialisme historique et plus
particuliéerement sur la spontanéité, c'est-a-dire l'inéluctabilité — ou non — de la
révolution. Ainsi, faire de la spontanéité et de la conscience des membres d'une
méme alternative comme le fait Sartre, C'est finalement proposer I'écrasement des
prolétaires par le Parti (ce « double de la conscience » (p. 149) sartrienne) présenté
comme l'unique médiation, par ailleurs résolument transcendante. Le Parti chez
Sartre fonctionne comme un garant, ou un dépot de mémoire collective. Et cette

SE Quand nos initiatives s'enlisent dans la pate du corps, dans celle du langage, ou dans celle de ce monde démesuré qui nous

est donné a finir, ce n'est pas qu'un malin génie nous oppose ses volontés : il ne s'agit que d'une sorte d'inertie, d'une résistance
passive, d'une défaillance du sens - d'une adversité anonyme », (« L'homme et I'adversité », conférence reprise dans Signes,
op. cit., p. 139.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

mémoire impersonnelle, tirée du passé, Merleau-Ponty la constate embaumée,
anonyme, et donc sans efficace politique. D’'une phrase, le philosophe insiste sur
I'enjeu temporel derriere les questions politiques et historiques traitées par Sartre :
« Toute la théorie du Parti et de la classe chez Sartre dérive de sa philosophie du
fait, de la conscience, et, par-dela le fait et la conscience, de sa philosophie du
temps » (p. 149). Cest ainsi plus largement la sédimentation — terme d'origine
husserlienne — qui permet a Merleau-Ponty de penser [I'» accumulation [...]
historique » (p. 58) et la temporalité a l'ceuvre dans I'histoire humaine®®, délaissée
par Sartre. Dans une longue note comparant les évolutions respectives d'Husserl et
de Sartre, le philosophe écrit :

A la fin de sa carriére seulement, [Husserl] a ouvertement posé comme un fait
primordial que le sujet constituant s'insere dans le flux temporel (ce qu'il appelait
sich einstromen [sic]), que c'est méme sa situation permanente, que par suite,
qguand il se retire des choses pour les reconstituer, il ne retrouve pas un univers de
significations déja fait, il construit, et qu'enfin il y a une genése du sens (p. 193).

Et il poursuit sur l'idée selon laquelle la conscience sartrienne regarde le monde
déja fait, de l'extérieur, et I'action - le faire (C'est Merleau-Ponty qui souligne) - est
« initiative absolue, sans racines » (p. 193). Husserl, quant a lui -a qui Merleau-
Ponty préte le terme de praxis - est amené a s'interroger sur cette énigme d'une
conscience confrontée a elle-méme en méme temps qu'a un intermonde. L'échec
dont il est question en 1955, c'est donc celui d'une philosophie qui renonce a penser
linstitution, autrement dit I'étre-institué, qui est I'envers de I'étre-naturel. Les
recherches sur la nature des années suivantes®’ s'engageront résolument vers une
ontologie prenant l'institution comme levier pour penser |'étre-naturel8,

6 Voir a ce propos Judith Revel, « Histoire sédimentée, histoire ouverte : un autre chiasme ? », Alter, no 25, 2017, p. 115-134
ainsi que les articles de Roberto Terzi déja cités.

57 Notamment les cours du Collége de France de 1956 a 1960, récemment réédités au Seuil (Paris : 2021), ainsi que le manuscrit

intitulé « La nature ou le monde du silence » (rédigé fin 1957) dans Emmanuel Saint Aubert (dir.), Maurice Merleau-Ponty, Paris :
Hermann, 2008, p. 41-53.

58 Voir a ce sujet : Renaud Barbaras, Mauro Carbone, Len Lawlor et Patrick Burke (dir.), « Merleau-Ponty De la nature a

I'ontologie », Chiasmi international, vol. 2, Paris : Editions Vrin-Mimesis, 2000. Il faut lire en particulier l'article de Renaud Barbaras :
« Merleau-Ponty et la nature », p. 47-61.

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise a I'épreuve du marxisme avant I'élaboration
explicite d'une ontologie

PLAN

+ Un livre d'explication et de réponse

« Merleau-Ponty et le marxisme

+ La philosophie de I'histoire dans Les Aventures de la dialectique
* Le point sublime : marxisme et surréalisme en 1955

+ Un ouvrage de philosophie politique ?

* Vers l'ontologie

AUTEUR

Gauthier Azou
Voir ses autres contributions
Sorbonne Université — gauthier.azou@gmail.com

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Azou+Gauthier
mailto:gauthier.azou@gmail.com

	Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration explicite d’une ontologie
	Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to the test before the explicit formulation of an ontology
	Gauthier Azou

	Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration explicite d’une ontologie
	Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to the test before the explicit formulation of an ontology
	Gauthier Azou



	Un livre d’explication et de réponse
	Merleau-Ponty et le marxisme
	La philosophie de l’histoire dans Les Aventures de la dialectique
	Le point sublime : marxisme et surréalisme en 1955
	Un ouvrage de philosophie politique ?
	Vers l’ontologie
	PLAN
	AUTEUR


