
Acta fabula
Revue des parutions
vol. 27, n° 1, Janvier 2026
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.20494

Les Aventures de la dialectique de Maurice
Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du
marxisme avant l’élaboration explicite d’une
ontologie

Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic:
marxism put to the test before the explicit formulation
of an ontology 

Gauthier Azou

Maurice Merleau-Ponty, Les Aventures de la dialectique, Paris :
Gallimard, coll. « Tel », 2024, 322 p., EAN 9782073076670. 

Pour citer cet article

Gauthier Azou, « Les Aventures de la dialectique de Maurice
Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant
l’élaboration explicite d’une ontologie », Acta fabula, vol. 27, n° 1,
Essais critiques, Janvier 2026, URL : https://www.fabula.org/revue/

https://doi.org/10.58282/acta.20494
https://www.fabula.org/actualites/123377/maurice-merleau-ponty-les-aventures-de-la-dialectique.html
https://www.fabula.org/actualites/123377/maurice-merleau-ponty-les-aventures-de-la-dialectique.html


document20494.php, article mis en ligne le 31 Décembre 2025,
consulté le 18 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.20494

Ce document a été généré automatiquement le 18 Janvier 2026



Gauthier Azou, « Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du
marxisme avant l’élaboration explicite d’une ontologie »

Résumé - Souvent opposé simplement à Humanisme et Terreur (1947), Les Aventures de la dialectique
(1955) sont pourtant un texte clef  de Merleau-Ponty.  À cheval  entre la  période intermédiaire de
l’expression  (1948-1953)  et  la  période  explicitement  ontologique  (1957-1961),  l’ouvrage  étudie
l’ontologie de Marx et celle des théoriciens marxistes de la première moitié du xxᵉ siècle. Écrit sous le
patronage de deux penseurs d’une « philosophie interrogative de l’histoire », Max Weber et le Georg
Lukács d’Histoire et Conscience de classe  (1923), le philosophe développe pour la première fois une
pensée de l’institution en contexte,  qui  le  mènera bientôt  à  l’exploration de la  Nature et  à  une
nouvelle  ontologie.  Au  cœur  de  l’ouvrage,  la  critique  de  Sartre  permet  la  défense  d’un  principe
dialectique oublié par ceux qui, pour agir politiquement, délaissent la vérité.

Mots-clés - dialectique, Lukács (Georg), marxisme, Merleau-Ponty (Maurice), Sartre (Jean-Paul)

Gauthier Azou, « Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to the test before
the explicit formulation of an ontology »

Summary - Often simply opposed to Humanism and Terror (1947), Adventures of the dialectic (1955) is
nevertheless  one of  Merleau-Ponty’s  key  texts.  Straddling  the  intermediate  period of  expression
(1948-1953) and the explicitly ontological period (1957-1961), the work studies the ontology of Marx
and that of the marxist theorists of the first half of the 20ᵉ century. Written under the patronage of
two thinkers of an “interrogative philosophy of history”, M. Weber and the G. Lukács of  History and
Class Consciousness (1923), the philosopher develops for the first time a concept of the institution in
context, which will next lead him to the exploration of Nature and to a new ontology. At the heart of
the work, Sartre’s critique enables the defense of a dialectical principle forgotten by those who, in
order to act politically, abandon the truth.

Keywords - dialectic, Lukács (Georg), marxism, Merleau-Ponty (Maurice), Sartre (Jean-Paul)

Ce document a été généré automatiquement le 18 Janvier 2026



Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty
ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to
the test before the explicit formulation of an ontology 

Gauthier Azou

Les Aventures de la dialectique ont connu trois rééditions chez Gallimard depuis leur
première publication en 1955 dans la collection « Blanche » : l’une en 1977 dans la
collection « Idées » ; l’autre en 2000 dans la collection « Folio Essais » ; une dernière
enfin en 2010 dans la collection « Quarto », selon l’édition établie par Claude Lefort.
L’ouvrage est délivré en 2024 dans la collection « Tel » sans appareil critique et se
compose d’une préface de Merleau-Ponty, de quatre chapitres de taille comparable,
d’un très long cinquième et dernier chapitre consacré à Sartre — séparé en cinq
parties et comptant 144 pages sur un total de 313 pages —, et d’un épilogue écrit
par  le  philosophe,  à  la  fin  duquel  est  indiquée  la  période  de  rédaction  du
manuscrit : juillet 1953, puis avril-décembre 1954.

On constate depuis les années 2010 un fort  intérêt pour la pensée politique de
Merleau-Ponty,  qui  s’est  matérialisé  par  exemple  par  un  colloque  international
« Merleau-Ponty politique » les 13-15 octobre 2016, à l’Université Paris Nanterre en
partenariat  avec  le  Columbia  Global  Center  (Reid  Hall,  Paris)1,  ainsi  que  par  la
Journée d’étude des Archives Husserl (ENS, Paris), intitulée « Violence et coexistence,
dialectique et histoire chez Maurice Merleau-Ponty » du 20 mai 2017. L’effort des
chercheurs  et  des  chercheuses  se  poursuit  jusqu’aux  années  les  plus  récentes :
mentionnons le  travail  de Jérôme Mélançon,  qui  a  dirigé le  numéro de la  revue
Tumultes consacré à la politique chez Merleau-Ponty en 20212 ainsi que l’ouvrage

1  Qui a donné lieu à une publication partielle dans Emmanuel Alloa et Judith Revel (dir.), « Merleau-Ponty. Penser le dehors :
politique, esthétique, ontologie »,  Chiasmi international, vol. 19, Paris : Éditions Vrin-Mimesis, 2018. Judith Revel avait pu revenir
dans ce colloque sur certains développements de son livre publié l’année précédente, et qui fournit d’importantes indications sur
la question politique et l’histoire chez Merleau-Ponty : Judith Revel, Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et
histoire, Paris : Vrin, 2015.
2  Jérôme Mélançon (dir.), « Maurice Merleau-Ponty : La politique au cœur de l’œuvre et des mondes », Tumultes, no 56, 2021/1.
L’auteur, qui a transcrit et édité les  Entretiens avec Georges Charbonnier et autres dialogues 1946-1959 (Lagrasse : Verdier, 2016)
avait publié un ouvrage sur la question quelques années auparavant : La Politique dans l’adversité. Merleau-Ponty aux marges de la
philosophie, Genève : MētisPresses, 2018.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



L’Intervalle du pouvoir. Postérité politique de Maurice Merleau-Ponty (2022)3, et rédigé
la  présentation  d’un  numéro  sur  le  même  sujet  de  la  Revue  international  de
philosophie4 ;  mentionnons  également  celui  de  Claire  Dodeman,  qui  a  publié  en
2023 La Philosophie militante de Merleau-Ponty5.

Néanmoins,  c’est  sans  aucun  doute  l’« important  regain  d’intérêt  suscité  par  [la
question de l’articulation entre marxisme et phénoménologie] », comme Alexandre
Feron et Vincent Houillon le disaient en 2021 dans l’introduction au dossier de la
revue  Alter  consacré à cette question6, qui doit être souligné. La même année, un
ouvrage collectif publié par l’ENS de Lyon s’emparait du même sujet7. Enfin, encore
en 2021, la parution du numéro 69 d’Actuel Marx dont le dossier « Lukács » dirigé
par Frédéric Monferrand en collaboration avec Alix Bouffard, Vincent Charbonnier
et Daria Saburova montrait bien l’intérêt de cette interrogation pour la recherche,
tant  dans  le  champ des  études  phénoménologiques  que  dans  celui  des  études
marxistes8.  Pour terminer ce rapide tour d’horizon, mentionnons l’ouvrage publié
par Alexandre Feron en 2022 :  Le Moment marxiste de la phénoménologie française.
Sartre,  Merleau-Ponty,  Trần Đức Thảo 9,  jalon majeur des recherches sur Merleau-
Ponty qui intéresse directement la réédition des Aventures de la dialectique.

Notons pour finir que la prochaine livraison de  Chiasmi International  (vol. 26) sera
consacrée  aux  « Matérialismes  merleau-pontiens »  et  que  paraîtront  bientôt  au
Seuil les notes du cours sur « La Philosophie dialectique » (1955-1956)10.

Nous  procéderons  dans  cette  recension  de  la  manière  suivante :  après  une
présentation des  enjeux contextuels  au moment  de la  sortie  de l’ouvrage,  nous
soulignerons  la  complexité  du  rapport  au  marxisme  de  Merleau-Ponty.  Nous
insisterons dans un troisième temps sur le fait que  Les Aventures de la dialectique
s’occupent  de  philosophie  de  l’histoire,  à  partir  du  marxisme  certes,  mais  plus
largement — via Max Weber — au moyen d’une interrogation sur la temporalité à
l’œuvre dans l’histoire. L’intérêt du point sublime, d’origine surréaliste, pour formuler
l’espoir  d’un certain  marxisme des  années 1920 (celui,  tout  particulièrement,  de
l’élève de Weber, le philosophe hongrois Georg Lukács), occupera notre quatrième

3  Jérôme Mélançon, L’Intervalle du pouvoir. Postérité politique de Maurice Merleau-Ponty, Paris : Kimé, 2022. 
4  « Merleau-Ponty :  corporéité,  ontologie,  politique.  Merleau-Ponty :  Corporeality,  Ontology,  Politics »,  Revue  internationale  de
philosophie, no 302, 2022/4.
5  Claire Dodeman, La Philosophie militante de Merleau-Ponty, Paris : Vrin, Ousia, 2023.
6 Alter, « Phénoménologie et marxisme », no 29, 2021.
7  Vincenzo d’Alfonso Matteo et Pierre-François Moreau (dir.), Phénoménologie et marxisme, Lyon : ENS Éditions, 2021.
8 Actuel Marx, no 69, 2021/1.
9  Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie française. Sartre, Merleau-Ponty, Trần Đức Thảo, Dordrecht : Springer,
2022.
10  Dont la transcription a été assurée par Davil Belot et Jean-Philippe Narboux. Pour un premier aperçu de ce cours, voir David
Belot, « Dialectique, ontologie et histoire dans les notes préparatoires aux cours sur La philosophie dialectique (1956) »,  Revue
internationale de philosophie, no 244, 2008/2. p. 189-206.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



partie. Nous montrerons ensuite que Les Aventures de la dialectique ne sont pas un
ouvrage  de  philosophie  politique.  Son  appartenance  à  une  quête  de  vérité
proprement  philosophique  passe  par  un  examen  de  la  conscience  et  par  une
élaboration conceptuelle (de l’institution  et de l’intermonde)  en vue d’une nouvelle
ontologie. Tel sera l’objet de notre sixième et dernière partie.

Un livre d’explication et de réponse 

Il  s’agit très probablement avec  Les Aventures de la dialectique  de la réécriture de
l’article  qui  aurait  dû  paraître  dans  Les  Temps  Modernes en  avril  ou  mai 195311

comme complément apporté à la querelle qui opposait Claude Lefort et Jean-Paul
Sartre  depuis  l’été  1952  dans  les  pages  de  la  revue,  notamment  à  propos  du
positionnement  à  adopter  vis-à-vis  de  l’URSS et  du PCF12.  On sait  que l’élément
déclencheur  avait  été  l’arrestation  de  Jacques  Duclos  — à  l’époque  secrétaire
général par intérim du PCF — qui avait eu lieu en marge de la manifestation contre
le général Ridgway de mai 195213. L’ouvrage est l’occasion d’une triple explication :
avec Jean-Paul Sartre et  Les Temps Modernes,  d’abord ; avec Claude Lefort, aussi ;
enfin, explication avec lui-même. Depuis le début de l’année 1953, Merleau-Ponty
débute au Collège de France. Or, son élection à la chaire de philosophie l’année
précédente se trouve être un des ressorts de la querelle avec Sartre. Et il y a plus : à
la leçon inaugurale du 15 janvier 1953 s’ajoute une conférence donnée par Merleau-
Ponty  le  29 mai  au  Collège  philosophique14.  Pour  Sartre,  cette  deuxième
intervention  est  le  coup  de  grâce.  En  effet,  il  prend  connaissance  de  cette
intervention par la voie de L’Express (édition du 6 juin 1953) et sa lettre du 18 juillet à
Merleau-Ponty15 montre que l’interprétation qu’on a pu faire du positionnement de
son ami vis-à-vis de sa philosophie compte plus que le positionnement lui-même.
C’est par ce nœud noué en juillet 1953, surgissant sur fond d’une querelle à laquelle
Merleau-Ponty est mêlé indirectement, et en lien avec le soutien public de Sartre à
l’URSS16, qu’une partie de l’intention de l’ouvrage se comprend.

11  Merleau-Ponty Maurice, Œuvres, Paris : Gallimard, 2010, p. 75.
12  Pour avoir des informations sur la chronologie des publications et pour cerner les enjeux de la querelle entre Sartre et Lefort,
voir  l’article  d’Alexandre  Feron :  « Sartre  contre  Lefort.  De  quoi  l’expérience  prolétarienne est-elle  le  nom ? »,  Rue  Descartes,
« Socialisme ou barbarie », no 96, 2019/2, p. 65-79.
13  Voir « Merleau-Ponty vivant » dans Sartre Jean-Paul, Situations IV, Paris : Gallimard, 1964, p. 248-249.
14  Fondé par Jean Wahl en 1946 et consistant en des conférences publiques données en Sorbonne.
15  Les lettres ont été publiées pour la première fois dans  Le Magazine Littéraire le 20 avril  1994, avec une présentation de
François Ewald, p. 67-86. Elles ont fait l’objet d’une nouvelle publication en 2000 dans Parcours deux 1951-1961, Lagrasse : Verdier,
2000, p. 129-169, ainsi que d’une publication dans les Œuvres, op. cit., p. 627-651.
16  Sur l’itinéraire de Sartre, on pourra consulter l’ouvrage de Cécile Vaissié, Sartre et l’URSS. Le Joueur et les survivants, Rennes :
PUR, 2023.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



En 1955, Les Aventures de la dialectique constituent donc bien une réponse, et celle-ci
ne laisse pas de faire réagir. Il y a, premièrement, les réactions passionnées. À cette
catégorie  appartient  la  réponse  de  Simone  de  Beauvoir  à  Merleau-Ponty :
« Merleau-Ponty et le pseudo-sartrisme17 », à laquelle il faut ajouter les publications
dans un dossier intitulé « Les mésaventures de la dialectique » du numéro spécial
de  La  Nouvelle  Critique  (juillet-août  1955)18.  Moins  connue,  enfin,  la  défense  de
Merleau-Ponty  par  Étiemble  — promoteur  de  la  littérature  dégagée —  d’un  ton
particulièrement  polémique  et  bataillant  tant  avec  Beauvoir  qu’avec  les
communistes19.  Deuxièmement,  des  réactions  académiques  soulignent  la  valeur
intellectuelle  de  l’ouvrage.  Moins  passionnées,  elles  rendent  compte
immédiatement du travail effectué par Merleau-Ponty. Jacques Sarano publie ainsi
un compte-rendu concis  et  précis  de l’ouvrage dans  Les  Études  Philosophiques20 ;
Pierre Aubenque quant à lui le commente de manière plus approfondie dans son
article  « Dialectique  et  action.  A  propos  des  “Aventures  de  la  Dialectique”  de
M. Merleau-Ponty » qui sera repris dans  Aspects de la dialectique  en 195621,  et les
positions  merleau-pontiennes  des  Aventures  de  la  dialectique  seront,  quoique  de
manière rapide, utilisées à nouveau pour une intervention en 1970 sur le thème de
la  dialectique22.  Troisièmement,  des  réactions  philosophiques  critiques  se  font
entendre. À cette catégorie appartient l’article de Mikel Dufrenne dans Combat, dans
lequel il rend compte de l’opposition entre Sartre et Merleau-Ponty tout en prenant
le parti de Sartre23. On peut aussi mentionner les interventions de Raymond Aron
dans  la  revue  Preuves24 :  « Aventures  et  mésaventures  de  la  dialectique » en
janvier 1956 et « Le fanatisme, la prudence et la foi » en février de la même année25,

17 Les Temps Modernes, no 114-115, juin-juillet 1955 (repris dans Faut-il brûler Sade ?, Paris : Gallimard, 1955, p. 221-300). Au-delà
de l’aspect polémique contextuel, et sur les liens philosophiques unissant Simone de Beauvoir à Merleau-Ponty, voir l’article de
Raphaël Ehrsam : « Liberté située et sens du monde : Beauvoir et Merleau-Ponty », Philosophie, no 144, 2020/1, p. 11-30.
18  La revue du Parti Communiste Français dont le rédacteur en chef est Jean Kanapa. Le numéro s’intitule « Antimarxisme et
marxisme militant », 7ᵉ année, no 67, juillet-août 1955.
19  Dans la revue Évidences, dirigée par Nicolas Baudy et publiée par l’American Jewish Committee, no 50, août-septembre 1955,
p. 22-27.
20  Jacques Sarano. Les Études philosophiques, Nouvelle Série, vol. 10, no 4, octobre-décembre 1955, p. 752-754.
21  Pierre Aubenque, Aspects de la dialectique, Paris : Desclée de Brouwer, 1956, p. 329-344.
22 Id.,  « Évolution et constantes de la pensée dialectique »,  Études philosophiques,  La dialectique : Actes du XIVᵉ  Congrès des
Sociétés de Philosophie de Langue française (Nice, 1-4 septembre 1969), no 3, juillet-septembre 1970, p. 291-292. Il y souligne
ainsi qu’« on ne voit pas bien au premier abord par quel miracle les caractères spécifiques du dialogue, voire du dialogue réglé,
pourraient être transposés avec quelque vraisemblance et sans arbitraire à la réalité tout entière », ce qui lui fait ajouter (en note
dans la publication) : « La “magie” inhérente à un tel transfert a été dénoncée par Maurice-Merleau Ponty dans ses Aventures de la
dialectique, Paris : 1955 ». L’annonce en fin d’introduction de sa méthode d’étude du concept à la page suivante – « à l’intérieur
d’une histoire des théories du discours » qui distingue le discours dialectique du discours scientifique et leur rapports mutuels –
répètera la référence à l’ouvrage.
23  « Les Aventures de la dialectique ou les avatars d’une amitié philosophique », article publié en septembre 1955 et repris dans
Jalons, La Haye : Nijhoff, 1966, p. 169-173. Bien que faisant état d’un positionnement clair en faveur de Sartre, il nous a semblé
que cet  article  appartenait  bien à la  troisième catégorie,  du fait  du ton pondéré qui  le  caractérise.  Sur  l’itinéraire de Mikel
Dufrenne à cette époque, voir l’article de Maryvonne Saison, « Mikel Dufrenne 1946-1953 » dans Giuseppe Bianco et Frédéric
Fruteau De Laclos (dir.), L’Angle mort des années 1950, Paris : Éditions de la Sorbonne, 2016.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



sur lesquels les chercheurs se sont encore tout récemment penchés, insistant sur la
fécondité  du dialogue entre  Merleau-Ponty  et  Aron pour  aborder  les  problèmes
posés  par  l’ouvrage  de  195526.  Notons  enfin  deux  réactions  plus  tardives.  Une
première,  lapidaire,  qui  est  une  note  de  Gilles  Deleuze  dans  Nietzsche  et  la
philosophie (1962),  dans  laquelle  le  philosophe salue  l’ouvrage  tout  en  précisant
après  avoir  cité  quelques  lignes  de  Merleau-Ponty :  « La  dialectique  a  moins
d’aventures que d’avatars ; naturaliste ou ontologique, objective ou subjective, elle
est, dirait Nietzsche, nihiliste par principe ; et l’image qu’elle donne de la positivité
est toujours une image négative ou renversée27. ».

La  seconde,  c’est  bien  sûr  la  réponse  de  Sartre  dans  la  Critique  de  la  raison
dialectique  en  1960,  très  importante  pour  qui  veut  se  pencher  sur  l’ouvrage  de
195528.

Merleau-Ponty et le marxisme 

Ce qui frappe à la lecture des  Aventures de la dialectique  , c’est d’abord le rapport
complexe avec le marxisme qui s’y fait jour. Alexandre Feron propose de parler de
« réduction  du  marxisme29 »  pour  qualifier  la  période  1948-1953  chez  Merleau-
Ponty. Par cette formule, il  veut décrire la façon dont le philosophe délaisse une
confrontation théorique trop directe avec un ensemble de problèmes qui,  d’une
certaine  façon,  sont  minés,  car  porteurs  de  présupposés  qui  empêchent  la
réflexion. Cette  réduction, dans ses publications et ses interventions au Collège de
France,  n’équivaut pas à un désintérêt  pour Marx et  le  marxisme.  La lecture de
différents  théoriciens  marxistes  a  en  effet  occupé le  philosophe dès  les  années
193030 et l’ouvrage de 1955 peut être considéré comme le texte auquel il aboutit au
sortir d’une période de maturation souterraine. Il faut insister sur l’appartenance de
l’ouvrage à la dernière période du philosophe, celle dite de « l’ontologie », qui passe

24 Preuves, Cahiers mensuels du Congrès pour la liberté de la culture. Revue fondée par l’ancien communiste devenu anti-communiste
François Bondy.
25  Repris dans Marxismes imaginaires. D’une sainte famille à l’autre [1970], Paris : Gallimard, 1998.
26  Mentionnons Alexandre Feron, « Dépasser le relativisme historique », Études sartriennes, « Sur les concepts d’histoire : Sartre
en dialogue », no 23, 2019, p. 17-40 ; Stéphane Haber, « Aron, Merleau-Ponty : Dialectique et indéterminisme historique »,  Alter,
no 29,  2021,  p. 101-118 ;  David  Belot,  « “Surmonter  le  relativisme ?”  Merleau-Ponty  face  aux  critiques  des  Aventures  de  la
dialectique », Tumultes, no 56, 2021/1, p. 51-69.
27  Gilles Deleuze, Nietzsche et la philosophie [1962], Paris : PUF, 2014, p. 255.
28  Sur la question des rapports entre Sartre et Merleau-Ponty, voir Florence Caeymaex, « La dialectique entre Sartre et Merleau-
Ponty », Études sartriennes, « Dialectique, littérature avec des esquisses inédites de la “Critique de la Raison dialectique” », n° 10,
2005,  p. 111-137  ; Fabrice  Colonna,  « L’intercession  du  fétiche.  Merleau-Ponty  et  Marx »,  Chiasmi  International,  vol. 6,  Paris :
Editions Vrin-Mimesis, 2005, p. 285-301.
29  Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie française, op. cit., 2022, p. 232 sq.
30  Voir Kerry H. Whiteside,  Merleau-Ponty and the Foundation of an Existential Politics,  Princeton :  Princeton University Press,
1988.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



par une lecture approfondie de Marx31 et se poursuit de façon indirecte à travers les
cours au Collège de France de l’année 1960-196132. Les Aventures de la dialectique ne
discute  pas  seulement  la  dialectique  des  différents  marxismes  mentionnés
explicitement — ceux de Deborin, Korsch, Lénine, Lukács, Revai, Trotski — mais est
aussi l’occasion pour le philosophe de se confronter à sa propre évolution, et de
donner congé à une certaine dialectique tout en en conservant le principe. Comme
il l’écrit dans l’épilogue : « Ce qui donc est caduc, ce n’est pas la dialectique, c’est la
prétention  de  la  terminer  dans  une  fin  de  l’histoire  ou  dans  une  révolution
permanente » (p. 285). La difficulté dialectique, c’est la difficulté de l’existence elle-
même, qui est ambiguë, contradictoire, paradoxale, et le terme permet de penser la
médiation nécessaire au dépassement de l’opposition inféconde entre le sujet et
l’objet, ce qui est au cœur de la préoccupation du philosophe dès  La Structure du
comportement33 et qui continuera de le préoccuper tant dans sa thèse principale34,
que dans les années 1950.

La  philosophie  de  l’histoire  dans  Les
Aventures de la dialectique

À travers  l’existence et  la  dialectique,  à  travers  donc la  « jonction temporelle  de
l’immédiat et de la médiation35 », c’est le problème de l’histoire qui est posé très
frontalement dans l’ouvrage. Comment proposer une philosophie de l’histoire après
la  disparition  de  l’absolu  divin  et  de  l’absolu  rationnel ?  L’histoire  serait-elle  un
nouvel absolu ? Comment maintenir un relativisme conséquent — autrement dit :
comment  ne  pas  tomber  dans  le  relativisme,  et  sauver  l’idée  de  perspective 
historique ? Ces questions sont celles de Merleau-Ponty, et c’est la raison de son
premier  chapitre  consacré  à  Max  Weber36,  qui  prend  souvent  l’allure  d’une
introduction à l’ouvrage, et se termine par ces mots :

31  Voir Claire Dodeman, « Marx et l’élaboration du concept de nature dans la philosophie de Merleau-Ponty ».  Actuel Marx,
no 58, 2015/2, p. 118-129.
32  Voir Fabrice Colonna, « L’intercession du fétiche. Merleau-Ponty et Marx », art. cit.
33  Maurice  Merleau-Ponty,  La  Structure  du  comportement Paris :  PUF,  1942.  Voir  Alexandre  Feron,  Le  Moment  marxiste  de  la
phénoménologie française, op. cit., 2022, p. 126-129.
34  Maurice Merleau-Ponty,  Phénoménologie de la perception (PhP), Paris : Gallimard, 1945. Voir en particulier l’usage qui en est
fait dans la première partie de l’ouvrage au moment d’aborder la sexualité selon Sigmund Freud (chapitre V, « Le corps comme
être sexué ») et l’intéressante et longue note sur le matérialisme historique qui clôt le chapitre.
35  Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique (2). Écrits 1931-1968, Paris : PUF, 1991, p. 689.
36  Et on se reportera à ce propos avec profit au cours du lundi de l’année 1953-1954, « Matériaux pour une théorie de l’histoire »
qui avait lieu en alternance avec le cours sur « Le Problème de la parole ». Ce cours nous est connu uniquement par le résumé
qu’en propose Merleau-Ponty pour l’annuaire du Collège de France, et il a été publié dans les Résumés de cours. Collège de France
1952-1960, Paris : Gallimard, 1968.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



C’est  seulement  à  partir  de  Weber  et  de  ce  marxisme  wébérien  qu’on  peut
comprendre  les  aventures  de  la  dialectique  depuis  trente-cinq  ans  [parce  que
Weber] — écrit Merleau-Ponty — a définitivement montré [...] qu’une philosophie
de l’histoire qui n’est pas un roman historique ne rompt pas le cercle du savoir et
de la réalité, et qu’elle est plutôt la méditation de ce cercle (p. 45).

Si  nous employons le  terme de « perspective »  bien que le  problème posé dans
l’ouvrage soit celui du relativisme historique, autrement appelé historicisme, c’est
qu’il est utilisé à certains endroits cruciaux de la critique dirigée contre Sartre (par
exemple p. 269-270), et qu’il rejoint l’idée centrale dans l’ouvrage d’une relativisation
du relativisme. Notons que Raymond Aron, introducteur de Weber en France37, a pu
— c’est  l’hypothèse  de  D. Belot38 —  permettre  à  Merleau-Ponty  de  connaître  le
perspectivisme de Karl Mannheim. Ce rapprochement entre Mannheim et Merleau-
Ponty avait été effectué par André Gisselbrecht dans  La Nouvelle Critique39, et a le
mérite de poser une question que les historiens germanophones du début du siècle
formulaient déjà : si la perspective doit fonder l’unité de l’histoire, comment éviter
l’absolutisation  du  sujet  individuel,  puisqu’on  écarte  les  vues  traditionnelles  sur
l’histoire ? Parler de perspectivisme merleau-pontien, c’est souligner l’existence de la
recherche par  le  philosophe d’une philosophie de l’histoire  ne versant  pas dans
l’historicisme,  ni  dans  l’absolutisme (Dieu,  le  Destin,  la  Raison ou le  Prolétariat).
Cette recherche passe, à un moment dans son œuvre, par Lukács — dont il fut un
adepte40 — et pour qui l’on sent qu’il a encore une grande admiration :

Le mérite rare de Lukács, ce qui fait de son livre [Histoire et Conscience de Classe
(1923)],  aujourd’hui  encore,  un  livre  de  philosophie,  c’est  précisément  que  la
philosophie n’y était pas sous-entendue comme dogme, mais pratiquée, qu’elle ne
servait pas à « préparer » l’histoire, qu’elle était l’enchaînement même de l’histoire
dans une expérience humaine. (p. 65)

Le point sublime : marxisme et surréalisme
en 1955

Le fait est que Merleau-Ponty trouve dans la formule du point sublime — qui vient
du  Second  manifeste  du  surréalisme d’André  Breton,  c’est-à-dire  le  surréalisme
d’après  le  rapprochement  des  artistes  surréalistes  avec  le  communisme,  et  des

37  Voir Catherine Colliot-Thélène, Max Weber et l’histoire, Paris : PUF, 1990.
38  David Belot, « “Surmonter le relativisme ?” : Merleau-Ponty face aux critiques des Aventures de la dialectique », Tumultes, no 56,
2021/1, p. 62.
39  Pour un rapprochement entre Mannheim et le marxisme occidental à partir de Merleau-Ponty, voir Romain Karsenty, « Mannheim et
le “marxisme occidental” », Phantasia (Université Saint-Louis de Bruxelles) [en ligne], Vol. 6, 2017. DOI : 10.25518/0774-7136.830.
40  Alexandre Feron, Le Moment marxiste de la phénoménologie française, op. cit., 2022, p. 116-117.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



frictions  qui  en  résultèrent41 — matière  à  mettre  en  perspective  la  perspective.
L’intérêt pour Breton date de l’immédiat après-guerre42, et il se matérialise en 1955
par  une  référence  au  point  sublime  dans  la  Préface  (p. 14),  ainsi  que  dans  les
troisième (p. 104),  et quatrième (p. 128) chapitres de l’ouvrage. Il  n’y joue pas un
maigre rôle et vient traduire l’espoir du marxisme occidental des années 1920, autre
nom  du  marxisme  wébérien  mentionné  plus  haut43,  celui  d’une  conciliation  des
contraires à travers la révolution. Espoir déçu, cela est dit dès la Préface :

Sujet  et  objet,  conscience et  histoire,  présent  et  avenir,  jugement et  discipline,
nous  savons  maintenant  que  ces  contraires  dépérissent  l’un  sans  l’autre,  que
l’essai de dépassement révolutionnaire écrase l’une des deux séries, et qu’il faut
chercher autre chose. (p. 13-14)

Ce  point  marque donc bien d’emblée la fin d’une époque. En même temps qu’un
hommage au marxisme, il s’agit, d’un certain point de vue, de sa nécrologie. Le point
sublime est  surtout  employé  pour  parler  de  Lukács  et  du  marxisme  de  langue
allemande des années 1920. Mais dans le chapitre consacré à Trotski, l’expression
revient d’une façon qui intéresse directement le problème visé dans Les Aventures de
la  dialectique : celui  du  « flux  révolutionnaire,  de  la  négativité  incarnée  dans
l’histoire » (p. 128) :

Il y a certes des moments, appelés justement révolution, où le mécanisme interne
de l’histoire fait que les prolétaires vivent dans leur Parti, que les ouvriers et les
paysans  vivent  la  communauté  de  sort  que  la  dialectique  leur  assigne  sur  le
papier, que le gouvernement n’est rien d’autre que le commissaire du peuple : on
est alors au point sublime dont nous avons plusieurs fois parlé. C’est toujours sur
ces moments parfaits que Trotski met en perspective [...]. (p. 128)

L’horizon  révolutionnaire  représenté  par  le  point  bretonien  se  précise  dans  ce
quatrième chapitre  consacré à  celui  qui,  pour  Merleau-Ponty,  est  un « cas  pur »

41  « Tout porte à croire qu’il existe un certain point de l’esprit d’où la vie et la mort, le réel et l’imaginaire, le passé et le futur, le
communicable et l’incommunicable, le haut et le bas cessent d’être perçus contradictoirement. C’est en vain qu’on chercherait à
l’activité surréaliste un autre mobile que l’espoir de détermination de ce point. » (André Breton, Second manifeste du surréalisme
(1930), dans Œuvres complètes, Paris : Gallimard, 1988, p. 781.) 
42  En 1947 ou 1948, après avoir lu Qu’est-ce que la littérature ? de Sartre dans lequel le surréalisme – et Breton en particulier –
était vivement attaqué, Merleau-Ponty prévoyait un projet de chapitre ou de section sur Breton : « Il faut que je fasse une sorte
de “Qu’est-ce que la littérature?” avec une section plus longue sur le signe et la prose, pas toute une dialectique de la littérature,
mais cinq perceptions littéraires : Montaigne, Stendhal, Proust, Breton, Artaud », cité par Claude Lefort dans l’introduction à La
Prose du Monde, Paris : Gallimard, 1969, p. VII.
43  On pourra lire sur le marxisme wébérien Michael Löwy, « Figures du marxisme wébérien », Actuel Marx, no 11, 1992, p. 83-94.
L’auteur regrettait le peu d’éléments donnés par Merleau-Ponty pour établir un lien entre Weber et Lukács, insistant lourdement
sur le manque d’originalité du chapitre II des Aventures de la dialectique (mais cela serait regrettable si, comme le pense l’auteur,
Merleau-Ponty voulait renouveler la pensée marxiste, ce qui n’est pas le cas, comme Jean-Claude Monod le remarquait déjà dans
son  article  « Du  “marxisme  webérien”  au  “nouveau  libéralisme”  Weber  dans  les  aventures  de  la  dialectique »,  Les  Études
philosophiques,  no 57,  2001/2,  p. 187)  et  son ignorance de l’École  de Francfort,  tout  en reconnaissant  que sur  le  plan de la
philosophie de l’histoire, la critique de la fin de l’histoire comme téléologie est utile et inspire d’ailleurs toute l’analyse merleau-
pontienne dans l’ouvrage. 

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



(p. 106), le type même du révolutionnaire conséquent, ayant médité toute sa vie sur
son action politique. La pureté dont il est question, si elle désigne d’abord la façon
de mêler théorie et action, désigne aussi la moralité de « quelqu’un qui avait au plus
haut  point  le  sentiment  de  l’honneur  et  de  la  rectitude personnels »  (p. 107).  Si
l’équivoque  — cette  forme  particulière  d’erreur  intellectuelle  qu’est  la  confusion
entre ontologie et méthodologie — est au cœur de l’exploration merleau-pontienne
du marxisme proposé dans  Les Aventures de la dialectique,  c’est par l’exemple de
Trotski — « recoupement indispensable » (p. 106) — qu’il entend vérifier ses thèses
sur  l’orthodoxie  marxiste-léniniste,  développées  au  chapitre  précédent,  à  savoir
l’existence 

[d’]une dialectique qui prend des précautions contre elle-même et s’installe dans
l’être, hors de contestation, mais aussi hors d’usage. Ou bien un réalisme qui se
couvre du point d’honneur de la dialectique. De toute façon, une pensée à l’ombre
de laquelle se fait autre chose. (p. 104)

Insistons  bien  ici  sur  le  fait  que  la  partie  consacrée  à  Trotski  est  l’occasion  de
prendre  position  dans  la  querelle  entre  Sartre  et  Lefort.  Le  chapitre  s’appuie
d’ailleurs principalement sur un article de Lefort de janvier 194944. Si Merleau-Ponty
suit pour l’essentiel Lefort, il se distingue de lui de manière affirmée au moment de
montrer  comment  le  « réalisme  de  Marx »  (p. 121),  c’est-à-dire  l’idée  du
« dépassement  dialectique  inscrit  dans  les  choses »  (p. 123)  est  réélaboré  par
Trotski, et non rejeté, lorsque ce dernier formule l’idée de révolution permanente. La
variante trotskiste n’est que le pendant, tout aussi équivoque, de la révolution au

sens de la IIIe Internationale. Devenue permanente, elle « devient rupture continuée
avec  l’histoire,  elle  se  voit  de  partout,  mais  on  ne  peut  jamais  l’approcher,  la
rejoindre » (p. 132). Pour Merleau-Ponty, Lefort « est le Trotski de Trotski » (p. 234).
Et  c’est  par  une  variante  du  point  sublime que  Merleau-Ponty  explique  cela.  Le
philosophe s’interroge : « Mais d’où lui vient cette certitude d’un point de maturité
de l’histoire, où le prolétariat, ayant pris le pouvoir, ne le laissera pas tomber de ses
mains ? » (p. 234).  Ce  point de maturité,  c’est la reprise de l’espoir formulé par le
point sublime, mais de manière plus spécifique encore, car posant le problème de
l’histoire  dans  son  développement.  Comme  Merleau-Ponty  le  précise  dans
l’épilogue :

[la  synthèse  entre  deux  concepts  de  la  révolution,  comme  faux  frais  du
développement  historique,  et  de  l’histoire  comme  révolution  permanente]  est
cherchée dans un point de maturité de l’histoire où le développement historique
et objectif apporterait au mécanisme interne de la révolution un tel appui que la

44  Claude Lefort, « La contradiction de Trotski et le problème révolutionnaire » publié dans le no 39 des Temps Modernes, en
janvier 1949, juste avant la création du groupe Socialisme ou Barbarie.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



révolution  permanente  pourrait  s’installer  au  pouvoir.  L’histoire  comme
maturation et l’histoire comme rupture continuée coïncideraient [...]. (p. 290)

La  révolution  comme  faux  frais,  formule  de  Trotski,  cela  désigne  la  révolution
comme résultat  imprévu de l’histoire.  Mais  cette  conception de la  révolution ne
suffit  pas,  car  le  passé  ferait  naître  un  présent  stable  et  rendrait  la  révolution
stagnante : il faut donc la révolution permanente pour contrebalancer ce modèle de
progression historique, et rendre raison du « déséquilibre essentiel » (p. 289) qui est
le principe niché au cœur de l’histoire.

L’enjeu pour Merleau-Ponty est donc de montrer que l’ontologie commune à Trotski
et Marx, ainsi qu’à Lénine, consiste en l’affirmation d’un « être en révolution,  d’un
changement qui, par-delà les actes des hommes, ne cesse pas de ronger l’histoire
ou du moins de l’ébranler sourdement, même quand elle paraît immobile » (p. 124).
Face à cette conception, qui n’est pas satisfaisante car elle repose sur un réalisme
du faux semblant qui prend la vérité comme « alibi » (p. 133) pour l’action, l’enjeu
sera pour le philosophe de développer une ontologie tirant les conséquences de
l’absence de détermination de l’histoire, et surtout, une ontologie qui échappe à la
« philosophie objectiviste-subjectiviste de la praxis » (p. 124) pour s’orienter vers la
verticalité45.

Un ouvrage de philosophie politique ?

Comme l’ont souligné Emmanuel Alloa et Judith Revel, « le politique n’est pas un une
simple  région  qu’on  pourrait  isoler  dans  les  écrits  merleau-pontiens,  mais  elle
représente  au  contraire  une  dimension  omniprésente,  indissociable  des  autres
grandes  préoccupations  de  sa  philosophie »46.  Il  n’y  a  pas  de  Merleau-Ponty
philosophe  politique  en  ce  sens  que  sa  philosophie  politique  est  avant  tout
philosophie, et il y aurait un risque à séparer les écrits plus directement politiques
du reste de son œuvre. Plus largement, donc, il faut indiquer l’intérêt de l’ouvrage
de 1955 pour débrouiller les querelles autour de la philosophie politique comme
discipline, avec ses objets présumés privilégiés qui l’accompagnent depuis le milieu
des  années  1970 :  le  totalitarisme,  la  démocratie,  la  révolution  et  le  théologico-
politique…

45  Voir dans Maurice Merleau-Ponty,  Le Visible et  l’Invisible,  Paris :  Gallimard, 1964, la note de février 1959 :  « L’échec de la
dialectique comme thèse  ou « philosophie  dialectique »,  c’est  la  découverte  de  cette  intersubjectivité  non perspective,  mais
verticale, qui est, étendue au passé, éternité existentielle, esprit sauvage » (p. 227).
46  Introduction au vol. 19 de Chiasmi International (2018), déjà cité, p. 28.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Les explorations de la dialectique sont au milieu des années 1950 une des formes
que  la  recherche  philosophique  de  la  vérité  prend  chez  Merleau-Ponty.  Elle  est
particulièrement claire dans le chapitre consacré à Sartre :

Nous chercherons donc dans les Communistes et la Paix l’indice de cette phase
nouvelle, que nous appellerons ultra-bolcheviste, où le communisme ne se justifie
plus  par  la  vérité,  la  philosophie  de  l’histoire  et  la  dialectique,  mais  par  leur
négation. (p. 142)

Cette quête est poursuivie dès la période de rédaction des Aventures de la dialectique
par des recherches sur l’institution47. Ce concept majeur48 n’est pas le résultat d’une
réflexion  sur  l’histoire  seulement,  mais  se  trouve  placé  dans  le  sillage  de  sa
théorisation de l’expression durant la période 1948-1953.  Celle-ci  passait  par une
exploration du domaine du langage dans les cours du Collège de France 49, et par
un travail publié après sa mort par Lefort sous le nom de La Prose du Monde, déjà
partiellement publié de son vivant dans le long article des Temps Modernes dédicacé
à Sartre « Le langage indirect et les voix du silence50 ».

Les problèmes de philosophie de l’histoire ne se sont donc pas posés à partir du
matérialisme historique seulement, et aux recherches sur l’expression s’ajoute un
appui  sur  l’œuvre  de  Weber  et  ses  « types  idéaux51 »,  qui  donne à  l’ouvrage  sa
direction. La mise en scène dans la préface de l’opposition entre une politique de
l’entendement et une politique de la raison permet d’arriver au chapitre sur Weber
qui pense l’histoire et non l’évènement seul. Ainsi s’impose la différence entre deux
manières  d’être  libéral  — qui  prépare  dans  la  Préface  le  premier  chapitre  sur
Weber,  bien  sûr,  mais  qui  prépare  aussi  l’annonce  faite  en  fin  d’ouvrage  d’un
« nouveau  libéralisme »  (p. 312),  horizon  plus  immédiatement  et  plus
restrictivement politique52 — à savoir  la  manière d’être libéral  d’Alain,  défendant

47  Merleau-Ponty Maurice,  L’Institution. La passivité. Notes de cours au Collège de France (1954-1955), Paris : Belin, 2003, avec une
préface de Claude Lefort.
48  Sur  l’institution  chez  Merleau-Ponty,  voir  les  travaux  de  Roberto  Terzi :  « Événement,  champ,  trace :  le  concept
phénoménologique d’institution », dans  Philosophie,  no 131, 2016, p. 52-68 ; « Institution, événement et histoire chez Merleau-
Ponty »,  dans  Bulletin  d’analyse  phénoménologique (en  ligne),  vol. 13,  no 3,  2017.  URL : http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/
index.php?id=1004 ;  « II.  L’institution “milieu propre de l’histoire” : À partir de Merleau-Ponty », dans Chiara Collamati et Hervé
Oulc’Hen (dir.), L’Institution instable. Parcours critiques à partir de Jean-Paul Sartre, Paris : Hermann, 2021. p. 71-106. Voir également
Anne Gléonec, Institution et passivité. Lectures de M. Merleau-Ponty, Grenoble : Jérôme Millon, 2017.
49 Le  Monde  sensible  et  le  monde  de  l’expression.  Notes,  1953,  Stefan  Kristensen  et  Emmanuel  Saint-Aubert  (dir.),  Genève :
MētisPresses, 2011 ;  Recherches sur l’usage littéraire du langage. Cours au Collège de France. Notes, 1953, Benedetta Zaccarello et
Emmanuel Saint-Aubert (dir.), Genève : MētisPresses, 2013 ; Le Problème de la parole. Cours au Collège de France. Notes, 1953-1954,
Lovisa Andén, Franck Robert et Emmanuel Saint Aubert (dir.), Genève : MētisPresses, 2020.
50  « Le langage indirect et les voix du silence »,  Les Temps Modernes, nos 80 et 81, Gallimard, juin et juillet 1952, repris dans
Signes,  op. cit.,  p. 49-104. Sur l’intérêt de cet article pour la philosophie de l’histoire merleau-pontienne, voir Alexandre Feron,
« Dépasser le relativisme historique », art. cit.
51  Au chapitre I, p. 18 et p. 20 et au chapitre II, p. 46 où il les définit comme « significations que nous introduisons dans notre
image du passé [qui] font eux-mêmes partie de l’histoire ».
52  On sait qu’à l’époque Merleau-Ponty se rapproche du mendésisme.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004
http://popups.ulg.ac.be/1782-2041/index.php?id=1004


une politique de l’entendement, et celle de Weber qui s’en écarte en cela qu’avec lui
« l’entendement a appris à douter de lui-même » (p. 40). Contre ce libéralisme qui
pourra être repris par le marxisme exigeant de Lukács, le moralisme de Sartre dans
sa filiation kantienne apparaîtra comme une bien laborieuse tentative.

Vers l’ontologie

On peut dire que la critique merleau-pontienne du positionnement sartrien tient en
un mot : sympathisant.

La sympathie est l’action de ceux qui sont partout et nulle part : moralement, par
l’assentiment de principe, ils sont dans le Parti. Mais ils restent dehors, parce qu’ils
le discutent en détail. C’est une opposition de l’extérieur, en d’autres termes, une
action imaginaire. (p. 245)

Si  cette  sympathie  est  pour  Merleau-Ponty  pleine d’« audace,  parce [que Sartre]
comprend d’autres situations que la sienne, tout en restant irréductiblement soi »
(p. 260), elle suppose une distance, une prise de vue. C’est précisément ce Pour-Soi
à l’écart de l’évènement que refuse Merleau-Ponty. La conscience humaine, dont il
réélabore  la  compréhension  à  partir  de  1953  dans  le  cours  déjà  cité  Le  Monde
sensible  et  le  monde de l’expression53 refusait  résolument la  conscience-reflet.  Il  y
mettait  en  avant  une  conscience-écart,  en  dialogue  avec  la  linguistique
saussurienne et plus largement avec le langage dans son acception la plus vaste,
comme instance de création qui ne délaisse pas la question du mouvement.

Le  volontarisme  de  la  conscience  triomphante  — commun  à  Sartre  et  au
bolchévisme — prend le pas sur la dialectique, et face à lui se trouve l’équivoque de
l’objet. On se rappelle qu’après l’ouvrage de 1955, Merleau-Ponty développera l’idée
d’une hyperdialectique, « une pensée qui, au contraire [de la mauvaise dialectique],
est capable de vérité, parce qu’elle envisage sans restriction la pluralité des rapports
et ce qu’on a appelé l’ambiguïté54 ». C’est ce que Weber appelait  Vielseitigkeit (p. 30
et p. 45) et qui fut repris par Lukács et le marxisme occidental.

Merleau-Ponty, dans le chapitre consacré à Lukács — citant Lénine un instant, pour
mieux  montrer  au  chapitre  suivant  combien  l’orthodoxie  est  crispation,  et  le
léninisme un dogmatisme — nous dit qu’une avant-garde peut bien exister,  peut
avoir  son  utilité,  mais  qu’elle  doit  être  seulement  « un  pas »  (p. 76)  devant  le
prolétaire.  Modeste si  l’on veut,  le  philosophe délaisse la  vérité d’adéquation du
réalisme  pour  mettre  en  avant  une  « non-fausseté »  (p. 77,  l’auteur  souligne)

53  Sur ce cours, voir l’article d’Emmanuel de Saint-Aubert, « Conscience et expression chez Merleau-Ponty. L’apport du cours inédit sur
Le Monde sensible et le monde de l’expression », Chiasmi International, vol. 10, Paris : Éditions Vrin-Mimesis, 2008, p. 85-106.
54  Maurice Merleau-Ponty, Le Visible et l’Invisible, op. cit., p. 127.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



indiquant ainsi combien la vérité advient dans la communication des semblables
différents,  autrement  dit  le  Prolétariat  et  le  Parti,  car  sous  ces  abstractions  se
cachent des prolétaires de chair et d’os, et des chefs non moins charnels. La vérité,
« processus de vérification indéfinie » (p. 77), est celle qui soutient l’« essai allègre et
vigoureux » (p. 84) dont il parle à propos des recherches de Lukács dans les années
1920. La  gnoséologie  marxiste de Lénine à Sartre, en passant par un autre Lukács
— celui qui, après une autocritique, regrettable pour Merleau-Ponty, en revient au
réalisme  naïf,  à  la  « conscience-reflet »  (p. 97)  et  à  l’histoire  comme  « seconde
nature »  (p. 96-97) — délaisse  la  vérité  et  « ne  dispose plus  d’aucun critère  pour
distinguer en elle-même ce qui est connaissance et ce qui est idéologie » (ibid.). Face
au  danger  du  scepticisme,  elle  s’accroche  à  des  abstractions  naturalisées  (« le
processus social en soi, le Parti », ibid.).

Loin  de  la  séparation  par  l’« action  pure »  (formule  sartrienne)  entre  un  sujet
constituant et le monde, l’action prônée par Merleau-Ponty, la  praxis  — « qui nous
[installe]  dans  un ordre  qui  n’est  pas  celui  de  la  connaissance,  mais  celui  de  la
communication, de l’échange, de la fréquentation » (p. 74) — retrouve le motif de
l’enlisement et de l’adversité du début des années 195055. Elle le perfectionne si l’on
veut, puisque la conscience n’est pas face à l’histoire devant un mystère particulier,
mais qu’elle est  prise dans la trame de l’histoire qui  est  de la même étoffe que
l’existence humaine elle-même. C’est  là  le  sens cherché dans l’institution et  dans
l’exploration de l’« intermonde » (« histoire, symbolisme, vérité à faire », p. 278) que
la conscience sartrienne ne réussit pas à penser :

Au point de contact entre les hommes et les données de la nature ou du passé
apparaissent comme des matrices symboliques qui ne préexistent nulle part, et
qui peuvent, pour un temps ou pour longtemps, mettre leur marque sur le cours
des  choses  puis  disparaître  sans  que  rien  les  ait  détruites  de  front,  par
désagrégation  interne,  ou  parce  que  quelque  formation  secondaire  y  devient
prédominante et les dénature. (p. 28)

Ces réflexions sont développées dans  Les Aventures de la dialectique  dans le cadre
d’une  discussion  des  thèses  de  Sartre  sur  le  matérialisme  historique  et  plus
particulièrement  sur  la  spontanéité,  c’est-à-dire  l’inéluctabilité  — ou non — de la
révolution. Ainsi,  faire de la spontanéité et de la conscience des membres d’une
même alternative comme le fait Sartre, c’est finalement proposer l’écrasement des
prolétaires par le Parti (ce « double de la conscience » (p. 149) sartrienne) présenté
comme l’unique médiation,  par  ailleurs  résolument  transcendante.  Le  Parti  chez
Sartre fonctionne comme un garant, ou un dépôt de mémoire collective. Et cette

55  « Quand nos initiatives s’enlisent dans la pâte du corps, dans celle du langage, ou dans celle de ce monde démesuré qui nous
est donné à finir, ce n’est pas qu’un malin génie nous oppose ses volontés : il ne s’agit que d’une sorte d’inertie, d’une résistance
passive,  d’une défaillance  du sens  – d’une adversité  anonyme »,  (« L’homme et  l’adversité »,  conférence reprise  dans  Signes, 
op. cit., p. 139.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



mémoire  impersonnelle,  tirée  du  passé,  Merleau-Ponty  la  constate  embaumée,
anonyme, et donc sans efficace politique. D’une phrase, le philosophe insiste sur
l’enjeu temporel derrière les questions politiques et historiques traitées par Sartre :
« Toute la théorie du Parti et de la classe chez Sartre dérive de sa philosophie du
fait,  de la  conscience,  et,  par-delà  le  fait  et  la  conscience,  de sa  philosophie  du
temps »  (p. 149).  C’est  ainsi  plus  largement  la  sédimentation  — terme  d’origine
husserlienne —  qui  permet  à  Merleau-Ponty  de  penser  l’» accumulation  [...]
historique » (p. 58) et la temporalité à l’œuvre dans l’histoire humaine56, délaissée
par Sartre. Dans une longue note comparant les évolutions respectives d’Husserl et
de Sartre, le philosophe écrit :

À la fin de sa carrière seulement, [Husserl] a ouvertement posé comme un fait
primordial que le sujet constituant s’insère dans le flux temporel (ce qu’il appelait
sich  einstromen [sic]),  que  c’est  même sa  situation  permanente,  que  par  suite,
quand il se retire des choses pour les reconstituer, il ne retrouve pas un univers de
significations déjà fait, il construit, et qu’enfin il y a une genèse du sens (p. 193).

Et il  poursuit sur l’idée selon laquelle la conscience sartrienne regarde le monde
déjà fait, de l’extérieur, et l’action – le  faire  (c’est Merleau-Ponty qui souligne) – est
« initiative  absolue,  sans  racines »  (p. 193).  Husserl,  quant  à  lui  – à  qui  Merleau-
Ponty prête le terme de  praxis – est amené à s’interroger sur cette énigme d’une
conscience confrontée à elle-même en même temps qu’à un  intermonde.  L’échec
dont il est question en 1955, c’est donc celui d’une philosophie qui renonce à penser
l’institution,  autrement  dit  l’être-institué,  qui  est  l’envers  de  l’être-naturel.  Les
recherches sur la nature des années suivantes57 s’engageront résolument vers une
ontologie prenant l’institution comme levier pour penser l’être-naturel58.

56  Voir à ce propos Judith Revel, « Histoire sédimentée, histoire ouverte : un autre chiasme ? »,  Alter, no 25, 2017, p. 115-134
ainsi que les articles de Roberto Terzi déjà cités.
57  Notamment les cours du Collège de France de 1956 à 1960, récemment réédités au Seuil (Paris : 2021), ainsi que le manuscrit
intitulé « La nature ou le monde du silence » (rédigé fin 1957) dans Emmanuel Saint Aubert (dir.),  Maurice Merleau-Ponty, Paris :
Hermann, 2008, p. 41-53.
58  Voir  à  ce  sujet  :  Renaud Barbaras,  Mauro Carbone,  Len Lawlor  et  Patrick  Burke  (dir.),  « Merleau-Ponty  De la  nature  à
l’ontologie », Chiasmi international, vol. 2, Paris : Éditions Vrin-Mimesis, 2000. Il faut lire en particulier l’article de Renaud Barbaras :
« Merleau-Ponty et la nature », p. 47-61.

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

Un livre d’explication et de réponse 
Merleau-Ponty et le marxisme 
La philosophie de l’histoire dans Les Aventures de la dialectique
Le point sublime : marxisme et surréalisme en 1955
Un ouvrage de philosophie politique ?
Vers l’ontologie

AUTEUR

Gauthier Azou
Voir ses autres contributions
Sorbonne Université — gauthier.azou@gmail.com

• 
• 
• 
• 
• 
• 

Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration
explicite d’une ontologie

Acta fabula, vol. 27, n° 1, 2025

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Azou+Gauthier
mailto:gauthier.azou@gmail.com

	Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration explicite d’une ontologie
	Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to the test before the explicit formulation of an ontology
	Gauthier Azou

	Les Aventures de la dialectique de Maurice Merleau-Ponty ou la mise à l’épreuve du marxisme avant l’élaboration explicite d’une ontologie
	Maurice Merleau-Ponty’s Adventures of the dialectic: marxism put to the test before the explicit formulation of an ontology
	Gauthier Azou



	Un livre d’explication et de réponse
	Merleau-Ponty et le marxisme
	La philosophie de l’histoire dans Les Aventures de la dialectique
	Le point sublime : marxisme et surréalisme en 1955
	Un ouvrage de philosophie politique ?
	Vers l’ontologie
	PLAN
	AUTEUR


