
Acta fabula
Revue des parutions
vol. 8, n° 1, Janvier-février 2007
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.1983

Rire et mythe

Alissa Le Blanc

Humoresques, n° 24, juin 2006, « Rire et mythe » 

Pour citer cet article

Alissa Le Blanc, « Rire et mythe », Acta fabula, vol. 8, n° 1, ,
Janvier-février 2007, URL : https://www.fabula.org/revue/
document1983.php, article mis en ligne le 04 Janvier 2007,
consulté le 14 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.1983

Ce document a été généré automatiquement le 14 Janvier 2026

https://doi.org/10.58282/acta.1983


Rire et mythe

Alissa Le Blanc

Dans  le  monde  contemporain,  le  mythe  n’est  plus  pris  au  sérieux,  rappelle
Dominique Bertrand dans le texte de présentation de cette nouvelle livraison de la
revue  Humoresques :  il  a perdu de sa familiarité. En particulier, dans un contexte
chrétien, un fossé s’est creusé entre le mythe et le rire. Ce dernier se voit cantonné
dans  un  rôle  démythifiant.  Le  rapport  entre  rire  est  mythe  est  pourtant  plus
complexe :  au-delà  du  burlesque  mythologique,  volontairement  écarté  de  la
réflexion, le rire est en effet susceptible d’exprimer dans le mythe une sorte d’élan
vital et créateur. Ce numéro d’Humoresques se donne donc pour tâche d’explorer les
liens qui  se sont tissés entre rire(s)  et  mythe(s)  dans la tradition occidentale,  en
ménageant  une  ouverture  finale  sur  la  civilisation  japonaise.  En  croisant  les
approches anthropologiques, littéraires et esthétiques, le parcours, chronologique,
entend donner un aperçu de la « polyphonie dynamique » de la présence du rire
dans les mythes.

D’Alcmène  à  Tirésias,  il  regroupe  une  cinquantaine  de  figures  mythologiques
appartenant au domaine gréco-romain.
Alain Ballabriga, « Aspects du rire rituel en Grèce ancienne.  L’Hymne homérique à
Déméter et Les Grenouilles d’Aristophane »

Le rire rituel, compris comme un rire attendu et prédéfini par le rite, est présent
dans les cultes de Dionysos et de Déméter. L’auteur cherche à préciser sa fonction
et son sens en s’appuyant principalement sur les deux textes mentionnés. 

Dans un passage de l’Hymne homérique, Déméter, à la recherche de Perséphone, est
accueillie par les souverains d’Eleusis ; à force de saillies, la reine Iambè parvient à
égayer son hôtesse abattue. Le Pseudo-Apollodore et Lucien relient cet épisode à la
fête des Thesmophories, au cours de laquelle les femmes de citoyens disaient des
obscénités et manipulaient des figures phalliques. La fonction du rite ne serait pas
seulement  de  stimuler  la  fécondité,  mais  aussi  de  « domestiquer  des  pulsions
sexuelles » en leur donnant à s’exprimer dans le cadre précis de la fête religieuse. Il
est  possible  d’élargir  cette  interprétation  au  domaine  politique,  comme  en
témoignent les  géphyrismes, ces injures rituelles qui accompagnaient la procession
lors de la célébration des Grands Mystères éleusiens. 

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Après  avoir  rappelé  l’intrigue  des  Grenouilles,  l’auteur  détaille  le  passage  de  la
parodos,  marqué  par  une  licence  festive  qui  manifeste  une  double  orientation,
érotique et  satirique.  Selon le  néo-platonicien Jamblique,  ces obscénités rituelles
reçoivent  deux  explications :  au  souci  de  fécondité  s’ajouterait  une  démarche
cathartique.  Selon  A.  Ballabriga,  le  rire  serait  aussi  un  moyen  de  rappeler  aux
puissants qu’ils  forment avec les humbles une communauté.  L’auteur conclut en
assimilant  le  rire  rituel  à  un  « dispositif  de  purgation  des  passions »  dans  les
domaines à la fois sexuel, politique et religieux.
Christine Kossaifi, « Le rire de Pan : entre mythe et psychanalyse »

L’auteur cherche à dégager le caractère particulier du rire panesque, fondé sur une
ambivalence. Un rapprochement avec d’autres figures, comme celle de l’Houmbaba
mésopotamien, dans laquelle le rictus joue un rôle apotropéen et protecteur, ou
celles de Iambè et Baubô, qui parviennent à dérider la déesse Déméter par des
plaisanteries obscènes, permet de mettre en évidence la spécificité de Pan, liée à
ses  attributs  caprins  et  à  sa  nature  mi-partite.  Etre  hybride  et  polymorphe,  il
matérialiserait  la complexité de la psyché humaine :  son aspect à la fois animal,
humain et divin peut recouper la partition freudienne en différentes instances, Ça,
Moi et Surmoi. En déformant les traits du visage, le rire panique rabaisse d’abord
l’homme vers  l’animal.  De  fait,  historiquement,  le  rire  a  longtemps  été  tenu  en
suspicion : on l’oppose à la sagesse et, au Moyen Age, il est un attribut satanique,
qui entre en conjonction avec le bouc et la luxure. D’un côté, Pan incarne donc la
part de la chair et des pulsions animales présentes en l’homme, et qu’il  s’agit de
combattre.  Mais  son  rire  exprime  aussi  la  célébration  des  puissances  vitales,
exaltant  la  joie  de  vivre,  l’énergie  et  la  fécondité.  Freud  a  souligné  la  fonction
libératrice  du rire,  son rôle  thérapeutique dans  la  conjuration des  peurs  et  des
fantasmes. Par sa dimension cosmique et démiurgique, le rire de Pan offre une voie
vers un haut savoir ; il s’apparente à l’extase gnostique et se charge d’une valeur
pédagogique. Médiateur entre animalité et spiritualité, il porte en lui la dualité de
Pan, qui est à l’image de la nature humaine.
Hélène Vial, « Le rire dans le mythe ovidien de la métamorphose »

Les Métamorphoses laissent apparaître des structures narratives récurrentes et des
motifs privilégiés. On remarque ainsi que le rire est y associé aux métamorphoses
animales, selon trois configurations : un rire impie est puni par la perte des traits
humains ; l’humanité se voit caricaturée par le rictus ; ou bien au contraire, le rire
fonctionne comme un révélateur de cette humanité. Le contexte est généralement
celui  d’une  transformation  pénible,  qui  vient  interrompre  un  rire  insolent :  un
personnage devient lézard ou belette pour avoir offensé une divinité. Le châtiment
aboutit souvent à la perte de la beauté, dégradée dans l’image grotesque du rictus

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



qui caractérise Io devenue génisse, Callisto métamorphosée en ourse, Hécube en
chienne, Scylla en chien monstrueux. 

La  métamorphose  oscille  entre  mort  et  renaissance,  et  possède  parfois  une
fonction libératrice : c’est le cas des matelots changés en joyeux dauphins ou des
paysans  lyciens  devenus  grenouilles  hilares  et  médisantes.  La  métamorphose,
fondée sur une détermination métaphorique, fait alors ressortir la nature profonde
de l’individu. Libérateur des pulsions et révélateur des identités, le rire a bien partie
liée avec la métamorphose. Et, en dernière instance, derrière la malice des dieux,
c’est le rire du poète qui se fait entendre et nous invite à aborder pleinement ces
récits dans leur dimension poétique et ludique.

Cécile Cerf-Michaut, « Des larmes au rire : Hermaphrodites ridicules du XVIIe siècle »

La  nymphe  Salmacis  avait  supplié  les  dieux  de  l’unir  à  Hermaphrodite,  le  fils
d’Hermès et d’Aphrodite. Ils l’exaucèrent malicieusement, de sorte que la nymphe et
le dieu ne font plus désormais qu’un seul et même être, doté d’une double nature
sexuelle. Après avoir évoqué quelques exemples d’hermaphrodites historiques et
légendaires, l’auteur montre que l’hermaphrodite est devenu un sujet comique dans
les discours libertins et dans la littérature burlesque et satirique. Chez Girolamo
Preti, traducteur de la fable ovidienne, le rire charmant du jeune dieu devient un

signe  annonciateur  de  la  perte  de  sa  virilité.  Au  XVIe siècle,  il  est  appréhendé
comme un objet de raillerie, comme une créature sans grâce, aux deux sens du
terme. Dans la satire, le mot prend une coloration politique et en vient à désigner le
parti  des  « Politiques »  ou  à  fustiger  le  caractère  efféminé  d’Henri  III  dans  tel
pamphlet. Hermaphrodite est donc lié à un rire désacralisant et libertin, fondé sur

l’équivoque langagière, justement réprouvée au XVIIe siècle, tant sur le plan moral

que  stylistique.  Dans  sa  XIIe satire,  Boileau  qualifie  l’équivoque  de  « bizarre
hermaphrodite »  et  la  condamne.  L’hermaphrodite  cristallise  la  hantise  de  la
duplicité, qu’elle soit de nature sexuelle ou concerne la disjonction entre les paroles,
les pensées et les actes. Pendant la Fronde, Mazarin est ainsi associé à la fois à la
bisexualité et à un discours à double entente. 
Bruno Roche, « Mythe et parodie dans l’histoire des Arbres amants de Cyrano de
Bergerac »

La pensée libertine fait un usage polémique des références païennes. C'est le cas
des références ovidiennes récemment mises en évidence chez Cyrano de Bergerac,
par exemple dans l'histoire des Arbres amants tirée des  Etats et Empires du Soleil.
Dans cet épisode, un arbre pédant gratifie le narrateur d'une logorrhée embrouillée
et prétendument savante. La cible de la dérision n'y est pas tant le mythe antique
que la Bible assimilée à la fable. Comme le remarque Paul Ricœur, on assiste à une
inversion de paradigme : le refus du mythe au nom de la raison par les apologistes

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



chrétiens est ici retourné contre le christianisme lui-même. Chez Cyrano, le mythe
lié  au  rire  acquiert  une  fonction  apotropaïque  et  régénératrice.  La  Bible  est
discrètement  raillée  par  l'amalgame  de  références  païennes  et  chrétiennes,  qui
sous-entend qu'elles relèvent du même type de croyance. Si la Chute donne lieu
dans l'ensemble de l'œuvre à un traitement burlesque appuyé,  la  subtilité  de la
parodie  caractérise  la  réécriture  du  récit  originel  dans  le  passage  des  Arbres
amants. L'absorption du fruit y devient un bienfait et il n'y est plus question d'un
quelconque  Créateur.  La  parodie  des  mythes  bibliques  et  ovidiens  laisse  ainsi
transparaître des intentions libertines, sans pour autant aller de pair avec un rejet
du mythe.  Le discours de l'arbre devient  un foyer  de concentration des thèmes
épars dans l'œuvre, notamment le refus de l'autorité paternelle, qui se fait au profit
d'une  « étiologie  matérialiste »  dégagée  de  la  causalité  divine.  L'inventaire  des
formes de sexualité déviante, qui célèbre la force dynamique du désir, va dans le
même sens. En définitive, on note la richesse de la pratique ironique qui caractérise
la parodie : par le rire, elle confère au mythe une puissance subversive qui sert la
cause du discours libertin.
Aurélia Gaillard, « La dérision mythologique dans la peinture rococo française »

Après avoir rappelé le mépris pour les mythes antiques affiché par Fontenelle dans
De l'origine  des  Fables,  l'auteur  s'intéresse  à  un  texte  du  même Fontenelle,  plus
difficile d'interprétation, à savoir l'églogue « La Statue de l'Amour », qui évoque le
sourire ambigu d'une statue oraculaire. Difficile de déterminer en effet si l'objet de
la moquerie est le personnage du berger, le genre pastoral ou encore la crédulité
face au discours mythique. Ce sourire qui ne va pas jusqu'au rire est à mettre en

relation avec le souci du premier XVIIIe siècle d'adapter la fable au goût gracieux, qui
hésite entre dérision et réinvestissement de la mythologie.

La peinture du temps est ainsi prise entre distanciation ironique et évocation d'un
charme  persistant,  ce  qui  se  traduit  par  une  surenchère  dans  l'ornementation
mythologique.  Coupée  de  leur  dimension  narrative,  les  références  sont
accessoirisées et tendent à se fondre dans l'univers de la pastorale, comme c'est le
cas chez le graveur Chédel.  Dans cette perspective, l'œuvre de Chardin, dont les
natures mortes atteignent à la même force émotionnelle que la peinture d'histoire,
peut se lire comme la revendication d'une nouvelle mythologie, où le rictus de la
raie remplace celui de Méduse. L'auteur revient ensuite à Watteau pour analyser
son  Jugement de Pâris ;  le recours à la notion de persiflage permet de mettre en
évidence un « dispositif ironique de la toile », où l’on décèle une véritable pulsion
scopique, d’ailleurs présente dans bien d'autres tableaux du maître. Le persiflage
n'est  jamais  loin  dans  les  toiles  à  sujet  mythologique où domine la  thématique
sexuelle : à l'instar des toiles de Boucher, le spectateur est invité à rire des dieux
dans l'Hercule et Omphale. Pour finir, la comparaison du traitement de ce sujet par

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



différents peintres vient souligner « l'ambiguïté du génitif » dans l'expression « rire
des dieux » à l'âge rococo.
Claudia  Desblache,  « Prométhée  est  un  singe !  ou  les  mytho-manies  de  Patricia
Eakins dans The Hungry Girls and other Stories »

L'œuvre  non  conventionnelle  de  Patricia  Eakins  amène  à  remettre  en  cause
l'opposition  traditionnelle  entre  rire  et  mythe.  L'auteur  met  au  jour  l'artifice  du
mythe,  en  particulier  son  fonctionnement  inductif.  Cette  démystification  est
prolongée par  un mouvement  de démythification qui  dépouille  le  mythe de ses
valeurs pour le tourner en dérision. C'est le cas par exemple dans la nouvelle  The
Hungry  Girls,  qui  met  en  scène  un  processus  de  génération  et  de  destruction
simultanées, ou dans Auravir, fondé sur l'exténuation et la parodique du mythe de
Prométhée, transformé en singe. Le lien entre univers mythique et registre comique
est assuré par la figure du Trickster. Lectures comique et mythique se superposent
et  cohabitent,  comme dans  Auravir.  Le  travail  de  « bricolage »  sur  les  matériaux
linguistiques se rapporte à l'une comme à l'autre. Les nouvelles se caractérisent par
un mouvement perpétuel d'inflation et de déflation du mythe par le rire. 

Rire et mythe se rejoignent ici dans la notion de « crotesque », qui désigne jusqu'au

XVIIe siècle  « des  peintures  bizarres  où  se  mélangent  silhouettes  animales  et
humaines,  prolifération et  dissolution,  le  comique et  l'inquiétant ».  Les créatures
hybrides,  le  refus  de  la  linéarité  du  récit,  l'agrammaticalité  de  certains  énoncés
témoignent de la singerie de la création divine par le biais du grotesque. La mimésis
se parodie elle-même, d'où sans doute l'importance des figures simiesques dans
l'œuvre d’Eakins. En pratiquant le néologisme et les ruptures syntaxiques, en jouant
des  mots  avec  une  jubilation  rabelaisienne,  en  forgeant  des  représentations
incongrues, notamment dans le domaine corporel, son œuvre maintient sans cesse
une tension entre rire et mythe.
Patrick  Absalon,  « Mythologie  et  bouffonneries.  Honoré  Daumier  (1841-1843)  et
Albert Dubout (1954) »

La parodie de  Phèdre par  la  Société des Loufoques (S.D.L.)  trouve peut-être son
pendant  iconographique dans  la  cinquantaine d'estampes publiées  par  Daumier
dans  Le Charivari de 1841 à 1843 sous le titre d'Histoire ancienne.  On peut aussi
évoquer, plus proche de nous, l'album intitulé La Mythologie de Dubout. Le parallèle
entre les deux artistes est intéressant : d'un côté, des caricatures, de l'autre, des
dessins humoristiques.  Il  est  important de prendre en compte le contexte qui  a
présidé à la création de ces deux ensembles. Daumier pourfend l'idéal classique
prôné de son temps, la gravure « Œdipe chez le Sphinx » démarquant par exemple
le tableau d'Ingres, tandis que Dubout vide le mythe de tout récit, au profit d'une
réappropriation  qui  joue  souvent  sur  le  calembour  et  les  facéties  langagières
(« Remue-ménage à Troie »...). La foule est chez ce dernier un motif récurrent. Sa

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



facture se caractérise par la prédominance du trait,  la stylisation et l'absence de
modelé. Daumier joue sur les chairs distendues, et, au contraire de Dubout, affiche
peu  d'intérêt  pour  le  monstrueux.  La  dimension  ludique  du  travail  de  Dubout
appelle le rapprochement avec l'esthétique surréaliste, tandis que les estampes de
Daumier entretiennent souvent un lien immédiat avec l'actualité : le détour par la
mythologie est aussi une façon de contourner la censure.
Dominique Rivolier-Ruspoli, « Quand les déesses rient… (petit essai jungien) »

Après avoir souligné que le rire n’est pas réservé à l’homme, mais qu’il caractérise
aussi les dieux, l’auteur rappelle l’épisode du mythe de Déméter et de Baubô, pour

le mettre en parallèle avec un mythe shintoïste du VIIIe siècle, dans lequel la déesse
du  Soleil  Amaterasu  se  voit  elle  aussi  déridée  par  l’intervention  d’esprits  divins
secondaires,  les  kami.  Il  est  possible  que le  mythe japonais  ait  été  transmis  en
Europe par le biais des conquêtes alexandrines, mais il  s’agit  plus probablement
d’une coïncidence qui témoigne de l’universalité d’un inconscient collectif mettant
en jeu un rire archétypal. Le rire est un moyen de chasser les peurs et il a parfois le
pouvoir  de  dissiper  les  contrariétés  divines.  Dans  une  perspective  jungienne,
l’humour apparaît  comme la manifestation de notre part d’ombre, de notre face
cachée. Le rire possède ainsi une fonction libératrice, qui nous invite à renouer avec
les profondeurs de l’être.
Nelly  Feuerhahn,  « Sourire  vertical,  rire  et  ruse  au  féminin  dans  les  mythes  de
Déméter et Amaterasu »

Comme la contribution précédente, cet article compare deux épisodes mythiques
marqués  par  des  similitudes  structurelles  frappantes  et  où  le  rire  joue  un  rôle
crucial : d'une part celui qui met en présence Déméter et Baubô, d'autre part, le
mythe shintoïste dans lequel la déesse du Soleil, Amaterasu, sort de sa caverne et
reprend  ses  fonctions  vitales  pour  l'univers  grâce  à  l'intervention  malicieuse  de
kami. 

Dans le mythe japonais, la parure végétale d'Okamé, le kami féminin qui effectue
une danse à la fois sacrée et obscène, matérialise le lien fort qui unit dans la plupart
des mythes sexe féminin et fécondité végétale. De même, le dénouement de la crise
dans le mythe de Déméter s'accompagne du double retour de Perséphone et de la
végétation. Même si, dans le mythe d'Amaterasu, le rire participe d'une ruse plus
vaste pour faire sortir la déesse de sa claustration, dans les deux cas, il contribue
fortement à rétablir l'équilibre du monde en inversant l'humeur des divinités mères.
Les  mystères  d’une  part,  et  la  liturgie  du  culte  shintô  de  l’autre,  prolongent
également le mythe par le rite.

Si l'on étudie les censures et déformations diverses qu'ont subies ces deux épisodes
mythiques dans leur transmission et leurs interprétations, on remarque qu'à une
édulcoration  pudique  du  passage  de  l'exhibition  du  sexe,  succède  ensuite  au

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



contraire une mise en valeur de ce passage dans les temps modernes, une fois les
tabous  sexuels  dépassés.  Cependant  demeure  la  question  du  sens  du  rire,  qui
résiste au déchiffrement. Il s'agit en tout cas d'un rire pancosmique qui marque la
réconciliation avec l'univers et entretient un lien fort avec une dyade féminine. Tout
comme l'Hadès où est retenue Perséphone, la caverne d'Amaterasu symbolise la
matrice, le ventre féminin. La sexualité féminine est associée aux forces du cosmos
et, comme dans l'épisode rabelaisien « Comment le petit diable fut trompé par un
laboureur du pays des Papefigues », le rire marque dans ce contexte la victoire de la
femme et de la vie sur le mal et sur la mort.

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



PLAN

AUTEUR

Alissa Le Blanc
Voir ses autres contributions

Courriel : alissaleblanc@hotmail.com

Rire et mythe

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.

https://fabula.org/revue/index/auteurs/Blanc+Alissa%20Le
mailto:alissaleblanc@hotmail.com

	Rire et mythe
	Alissa Le Blanc
	Rire et mythe
	Alissa Le Blanc
	PLAN
	AUTEUR



