Acta fabula

A C ta Revue des parutions

fabula vol. 8, n° 1, Janvier-février 2007
DOI : https://doi.org/10.58282/acta.1983

Rire et mythe

Alissa Le Blanc

Humoresques, n° 24, juin 2006, « Rire et mythe »

Pour citer cet article

Alissa Le Blanc, « Rire et mythe », Acta fabula, vol. 8, n° 1,,
Janvier-février 2007, URL : https://www.fabula.org/revue/
document1983.php, article mis en ligne le 04 Janvier 2007,
consulté le 14 Janvier 2026, DOI : 10.58282/acta.1983

Ce document a été généré automatiquement le 14 Janvier 2026


https://doi.org/10.58282/acta.1983

Rire et mythe

Rire et mythe

Alissa Le Blanc

Dans le monde contemporain, le mythe n'est plus pris au sérieux, rappelle
Dominique Bertrand dans le texte de présentation de cette nouvelle livraison de la
revue Humoresques : il a perdu de sa familiarité. En particulier, dans un contexte
chrétien, un fossé s'est creusé entre le mythe et le rire. Ce dernier se voit cantonné
dans un réle démythifiant. Le rapport entre rire est mythe est pourtant plus
complexe : au-dela du burlesque mythologique, volontairement écarté de la
réflexion, le rire est en effet susceptible d’exprimer dans le mythe une sorte d'élan
vital et créateur. Ce numéro d’'Humoresques se donne donc pour tache d'explorer les
liens qui se sont tissés entre rire(s) et mythe(s) dans la tradition occidentale, en
ménageant une ouverture finale sur la civilisation japonaise. En croisant les
approches anthropologiques, littéraires et esthétiques, le parcours, chronologique,
entend donner un apercu de la « polyphonie dynamique » de la présence du rire
dans les mythes.

D'’Alcméne a Tirésias, il regroupe une cinquantaine de figures mythologiques
appartenant au domaine gréco-romain.

Alain Ballabriga, « Aspects du rire rituel en Grece ancienne. L'Hymne homérique a
Déméter et Les Grenouilles d'Aristophane »

Le rire rituel, compris comme un rire attendu et prédéfini par le rite, est présent
dans les cultes de Dionysos et de Déméter. L'auteur cherche a préciser sa fonction
et son sens en s'appuyant principalement sur les deux textes mentionnés.

Dans un passage de I'Hymne homérique, Déméter, a la recherche de Perséphone, est
accueillie par les souverains d’Eleusis ; a force de saillies, la reine lambé parvient a
égayer son hotesse abattue. Le Pseudo-Apollodore et Lucien relient cet épisode a la
féte des Thesmophories, au cours de laquelle les femmes de citoyens disaient des
obscénités et manipulaient des figures phalliques. La fonction du rite ne serait pas
seulement de stimuler la fécondité, mais aussi de « domestiquer des pulsions
sexuelles » en leur donnant a s'exprimer dans le cadre précis de la féte religieuse. Il
est possible d'élargir cette interprétation au domaine politique, comme en
témoignent les géphyrismes, ces injures rituelles qui accompagnaient la procession
lors de la célébration des Grands Mysteres éleusiens.

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

Apres avoir rappelé lintrigue des Grenouilles, I'auteur détaille le passage de la
parodos, marqué par une licence festive qui manifeste une double orientation,
érotique et satirique. Selon le néo-platonicien Jamblique, ces obscénités rituelles
recoivent deux explications: au souci de fécondité s'ajouterait une démarche
cathartique. Selon A. Ballabriga, le rire serait aussi un moyen de rappeler aux
puissants qu'ils forment avec les humbles une communauté. L'auteur conclut en
assimilant le rire rituel a un «dispositif de purgation des passions» dans les
domaines a la fois sexuel, politique et religieux.

Christine Kossaifi, « Le rire de Pan : entre mythe et psychanalyse »

L'auteur cherche a dégager le caractere particulier du rire panesque, fondé sur une
ambivalence. Un rapprochement avec d'autres figures, comme celle de 'Houmbaba
mésopotamien, dans laquelle le rictus joue un rble apotropéen et protecteur, ou
celles de lambe et Baubd, qui parviennent a dérider la déesse Déméter par des
plaisanteries obscenes, permet de mettre en évidence la spécificité de Pan, liée a
ses attributs caprins et a sa nature mi-partite. Etre hybride et polymorphe, il
matérialiserait la complexité de la psyché humaine : son aspect a la fois animal,
humain et divin peut recouper la partition freudienne en différentes instances, Ca,
Moi et Surmoi. En déformant les traits du visage, le rire panique rabaisse d'abord
'homme vers l'animal. De fait, historiquement, le rire a longtemps été tenu en
suspicion : on l'oppose a la sagesse et, au Moyen Age, il est un attribut satanique,
qui entre en conjonction avec le bouc et la luxure. D'un c6té, Pan incarne donc la
part de la chair et des pulsions animales présentes en 'homme, et qu'il s'agit de
combattre. Mais son rire exprime aussi la célébration des puissances vitales,
exaltant la joie de vivre, I'énergie et la fécondité. Freud a souligné la fonction
libératrice du rire, son réle thérapeutique dans la conjuration des peurs et des
fantasmes. Par sa dimension cosmique et démiurgique, le rire de Pan offre une voie
vers un haut savoir ; il sS'apparente a I'extase gnostique et se charge d’'une valeur
pédagogique. Médiateur entre animalité et spiritualité, il porte en lui la dualité de
Pan, qui est a I'image de la nature humaine.

Hélene Vial, « Le rire dans le mythe ovidien de la métamorphose »

Les Métamorphoses laissent apparaitre des structures narratives récurrentes et des
motifs privilégiés. On remarque ainsi que le rire est y associé aux métamorphoses
animales, selon trois configurations : un rire impie est puni par la perte des traits
humains ; 'hnumanité se voit caricaturée par le rictus; ou bien au contraire, le rire
fonctionne comme un révélateur de cette humanité. Le contexte est généralement
celui d'une transformation pénible, qui vient interrompre un rire insolent: un
personnage devient lézard ou belette pour avoir offensé une divinité. Le chatiment
aboutit souvent a la perte de la beauté, dégradée dans I'image grotesque du rictus

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

qui caractérise lo devenue génisse, Callisto métamorphosée en ourse, Hécube en
chienne, Scylla en chien monstrueux.

La métamorphose oscille entre mort et renaissance, et possede parfois une
fonction libératrice : c'est le cas des matelots changés en joyeux dauphins ou des
paysans lyciens devenus grenouilles hilares et médisantes. La métamorphose,
fondée sur une détermination métaphorique, fait alors ressortir la nature profonde
de l'individu. Libérateur des pulsions et révélateur des identités, le rire a bien partie
liée avec la métamorphose. Et, en derniere instance, derriere la malice des dieux,
c'est le rire du poéte qui se fait entendre et nous invite a aborder pleinement ces
récits dans leur dimension poétique et ludique.

Cécile Cerf-Michaut, « Des larmes au rire : Hermaphrodites ridicules du XVII€ siécle »

La nymphe Salmacis avait supplié les dieux de l'unir a Hermaphrodite, le fils
d'Hermes et d’Aphrodite. Ils I'exaucerent malicieusement, de sorte que la nymphe et
le dieu ne font plus désormais qu'un seul et méme étre, doté d'une double nature
sexuelle. Apres avoir évoqué quelques exemples d’hermaphrodites historiques et
légendaires, 'auteur montre que I'hermaphrodite est devenu un sujet comique dans
les discours libertins et dans la littérature burlesque et satirique. Chez Girolamo
Preti, traducteur de la fable ovidienne, le rire charmant du jeune dieu devient un

signe annonciateur de la perte de sa virilité. Au XVI® siécle, il est appréhendé
comme un objet de raillerie, comme une créature sans grace, aux deux sens du
terme. Dans la satire, le mot prend une coloration politique et en vient a désigner le
parti des « Politiques » ou a fustiger le caractere efféminé d'Henri Il dans tel
pamphlet. Hermaphrodite est donc lié a un rire désacralisant et libertin, fondé sur

I'équivoque langagiére, justement réprouvée au XVII€ siécle, tant sur le plan moral

que stylistique. Dans sa XII® satire, Boileau qualifie I'équivoque de « bizarre
hermaphrodite » et la condamne. L'hermaphrodite cristallise la hantise de Ia
duplicité, qu’elle soit de nature sexuelle ou concerne la disjonction entre les paroles,
les pensées et les actes. Pendant la Fronde, Mazarin est ainsi associé a la fois a la
bisexualité et a un discours a double entente.

Bruno Roche, « Mythe et parodie dans l'histoire des Arbres amants de Cyrano de
Bergerac »

La pensée libertine fait un usage polémique des références paiennes. C'est le cas
des références ovidiennes réecemment mises en évidence chez Cyrano de Bergerac,
par exemple dans I'histoire des Arbres amants tirée des Etats et Empires du Soleil.
Dans cet épisode, un arbre pédant gratifie le narrateur d'une logorrhée embrouillée
et prétendument savante. La cible de la dérision n'y est pas tant le mythe antique
que la Bible assimilée a la fable. Comme le remarque Paul Ricceur, on assiste a une
inversion de paradigme : le refus du mythe au nom de la raison par les apologistes

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

chrétiens est ici retourné contre le christianisme lui-méme. Chez Cyrano, le mythe
lié au rire acquiert une fonction apotropaique et régénératrice. La Bible est
discretement raillée par I'amalgame de références paiennes et chrétiennes, qui
sous-entend qu'elles relevent du méme type de croyance. Si la Chute donne lieu
dans I'ensemble de I'ceuvre a un traitement burlesque appuyé, la subtilité de la
parodie caractérise la réécriture du récit originel dans le passage des Arbres
amants. L'absorption du fruit y devient un bienfait et il n'y est plus question d'un
quelconque Créateur. La parodie des mythes bibliques et ovidiens laisse ainsi
transparaitre des intentions libertines, sans pour autant aller de pair avec un rejet
du mythe. Le discours de l'arbre devient un foyer de concentration des thémes
épars dans I'ceuvre, notamment le refus de l'autorité paternelle, qui se fait au profit
d'une « étiologie matérialiste » dégagée de la causalité divine. L'inventaire des
formes de sexualité déviante, qui célebre la force dynamique du désir, va dans le
méme sens. En définitive, on note la richesse de la pratique ironique qui caractérise
la parodie : par le rire, elle confere au mythe une puissance subversive qui sert la
cause du discours libertin.

Aurélia Gaillard, « La dérision mythologique dans la peinture rococo francaise »

Apres avoir rappelé le mépris pour les mythes antiques affiché par Fontenelle dans
De l'origine des Fables, I'auteur s'intéresse a un texte du méme Fontenelle, plus
difficile d'interprétation, a savoir I'églogue « La Statue de I'Amour », qui évoque le
sourire ambigu d'une statue oraculaire. Difficile de déterminer en effet si I'objet de
la moquerie est le personnage du berger, le genre pastoral ou encore la crédulité
face au discours mythique. Ce sourire qui ne va pas jusqu'au rire est a mettre en

relation avec le souci du premier XVIII€ siécle d'adapter la fable au goQt gracieux, qui
hésite entre dérision et réinvestissement de la mythologie.

La peinture du temps est ainsi prise entre distanciation ironique et évocation d'un
charme persistant, ce qui se traduit par une surenchere dans l'ornementation
mythologique. Coupée de leur dimension narrative, les références sont
accessoirisées et tendent a se fondre dans l'univers de la pastorale, comme c'est le
cas chez le graveur Chédel. Dans cette perspective, I'ocuvre de Chardin, dont les
natures mortes atteignent a la méme force émotionnelle que la peinture d'histoire,
peut se lire comme la revendication d'une nouvelle mythologie, ou le rictus de la
raie remplace celui de Méduse. L'auteur revient ensuite a Watteau pour analyser
son Jugement de Paris ; le recours a la notion de persiflage permet de mettre en
évidence un « dispositif ironique de la toile », ou I'on décéle une véritable pulsion
scopique, d'ailleurs présente dans bien d'autres tableaux du maitre. Le persiflage
n'est jamais loin dans les toiles a sujet mythologique ou domine la thématique
sexuelle : a l'instar des toiles de Boucher, le spectateur est invité a rire des dieux
dans |'Hercule et Omphale. Pour finir, la comparaison du traitement de ce sujet par

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

différents peintres vient souligner « I'ambiguité du génitif » dans I'expression «rire
des dieux » a I'age rococo.

Claudia Desblache, « Prométhée est un singe! ou les mytho-manies de Patricia
Eakins dans The Hungry Girls and other Stories »

L'ceuvre non conventionnelle de Patricia Eakins améne a remettre en cause
I'opposition traditionnelle entre rire et mythe. L'auteur met au jour l'artifice du
mythe, en particulier son fonctionnement inductif. Cette démystification est
prolongée par un mouvement de démythification qui dépouille le mythe de ses
valeurs pour le tourner en dérision. C'est le cas par exemple dans la nouvelle The
Hungry Girls, qui met en scéne un processus de génération et de destruction
simultanées, ou dans Auravir, fondé sur I'exténuation et la parodique du mythe de
Prométhée, transformé en singe. Le lien entre univers mythique et registre comique
est assuré par la figure du Trickster. Lectures comique et mythique se superposent
et cohabitent, comme dans Auravir. Le travail de « bricolage » sur les matériaux
linguistiques se rapporte a I'une comme a l'autre. Les nouvelles se caractérisent par
un mouvement perpétuel d'inflation et de déflation du mythe par le rire.

Rire et mythe se rejoignent ici dans la notion de « crotesque », qui désigne jusqu'au

XVII€ siecle «des peintures bizarres ol se mélangent silhouettes animales et
humaines, prolifération et dissolution, le comique et l'inquiétant ». Les créatures
hybrides, le refus de la linéarité du récit, I'agrammaticalité de certains énoncés
témoignent de la singerie de la création divine par le biais du grotesque. La mimésis
se parodie elle-méme, d'ou sans doute l'importance des figures simiesques dans
I'ceuvre d’Eakins. En pratiquant le néologisme et les ruptures syntaxiques, en jouant
des mots avec une jubilation rabelaisienne, en forgeant des représentations
incongrues, notamment dans le domaine corporel, son ceuvre maintient sans cesse
une tension entre rire et mythe.

Patrick Absalon, « Mythologie et bouffonneries. Honoré Daumier (1841-1843) et
Albert Dubout (1954) »

La parodie de Phédre par la Société des Loufoques (S.D.L.) trouve peut-étre son
pendant iconographique dans la cinquantaine d'estampes publiées par Daumier
dans Le Charivari de 1841 a 1843 sous le titre d'Histoire ancienne. On peut aussi
évoquer, plus proche de nous, I'aloum intitulé La Mythologie de Dubout. Le parallele
entre les deux artistes est intéressant : d'un c6té, des caricatures, de l'autre, des
dessins humoristiques. Il est important de prendre en compte le contexte qui a
présidé a la création de ces deux ensembles. Daumier pourfend l'idéal classique
proné de son temps, la gravure « (Edipe chez le Sphinx » démarquant par exemple
le tableau d'Ingres, tandis que Dubout vide le mythe de tout récit, au profit d'une
réappropriation qui joue souvent sur le calembour et les facéties langagieres
(« Remue-ménage a Troie »...). La foule est chez ce dernier un motif récurrent. Sa

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

facture se caractérise par la prédominance du trait, la stylisation et I'absence de
modelé. Daumier joue sur les chairs distendues, et, au contraire de Dubout, affiche
peu d'intérét pour le monstrueux. La dimension ludique du travail de Dubout
appelle le rapprochement avec l'esthétique surréaliste, tandis que les estampes de
Daumier entretiennent souvent un lien immédiat avec l'actualité : le détour par la
mythologie est aussi une facon de contourner la censure.

Dominique Rivolier-Ruspoli, « Quand les déesses rient... (petit essai jungien) »

Apres avoir souligné que le rire n'est pas réservé a 'lhnomme, mais qu'il caractérise
aussi les dieux, l'auteur rappelle I'épisode du mythe de Déméter et de Baubd, pour

le mettre en paralléle avec un mythe shintoiste du VIII€ siécle, dans lequel la déesse
du Soleil Amaterasu se voit elle aussi déridée par lintervention d'esprits divins
secondaires, les kami. Il est possible que le mythe japonais ait été transmis en
Europe par le biais des conquétes alexandrines, mais il s'agit plus probablement
d'une coincidence qui témoigne de l'universalité d'un inconscient collectif mettant
en jeu un rire archétypal. Le rire est un moyen de chasser les peurs et il a parfois le
pouvoir de dissiper les contrariétés divines. Dans une perspective jungienne,
'humour apparait comme la manifestation de notre part d'ombre, de notre face
cachée. Le rire possede ainsi une fonction libératrice, qui nous invite a renouer avec
les profondeurs de I'étre.

Nelly Feuerhahn, «Sourire vertical, rire et ruse au féminin dans les mythes de
Déméter et Amaterasu »

Comme la contribution précédente, cet article compare deux épisodes mythiques
marqués par des similitudes structurelles frappantes et ou le rire joue un rdle
crucial : d'une part celui qui met en présence Déméter et Baubd, d'autre part, le
mythe shintoiste dans lequel la déesse du Soleil, Amaterasu, sort de sa caverne et
reprend ses fonctions vitales pour l'univers grace a l'intervention malicieuse de
kami.

Dans le mythe japonais, la parure végétale d'Okamé, le kami féminin qui effectue
une danse a la fois sacrée et obscene, matérialise le lien fort qui unit dans la plupart
des mythes sexe féminin et fécondité végétale. De méme, le dénouement de la crise
dans le mythe de Déméter s'accompagne du double retour de Perséphone et de la
végétation. Méme si, dans le mythe d'Amaterasu, le rire participe d'une ruse plus
vaste pour faire sortir la déesse de sa claustration, dans les deux cas, il contribue
fortement a rétablir I'équilibre du monde en inversant I'hnumeur des divinités meéres.
Les mystéres d'une part, et la liturgie du culte shintd de l'autre, prolongent
également le mythe par le rite.

Si I'on étudie les censures et déformations diverses qu'ont subies ces deux épisodes
mythiques dans leur transmission et leurs interprétations, on remarque qu'a une
édulcoration pudique du passage de l'exhibition du sexe, succede ensuite au

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

contraire une mise en valeur de ce passage dans les temps modernes, une fois les
tabous sexuels dépassés. Cependant demeure la question du sens du rire, qui
résiste au déchiffrement. Il s'agit en tout cas d'un rire pancosmique qui marque la
réconciliation avec 'univers et entretient un lien fort avec une dyade féminine. Tout
comme ['Hadés ou est retenue Perséphone, la caverne d'Amaterasu symbolise la
matrice, le ventre féminin. La sexualité féminine est associée aux forces du cosmos
et, comme dans I'épisode rabelaisien « Comment le petit diable fut trompé par un
laboureur du pays des Papefigues », le rire marque dans ce contexte la victoire de la
femme et de la vie sur le mal et sur la mort.

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.



Rire et mythe

PLAN

AUTEUR

Alissa Le Blanc
Voir ses autres contributions

Courriel : alissaleblanc@hotmail.com

Acta fabula, vol. 8, n° 1, 2007

© Tous les textes et documents disponibles sur ce site, sont, sauf mention contraire, protégés par une licence Creative Common.


https://fabula.org/revue/index/auteurs/Blanc+Alissa%20Le
mailto:alissaleblanc@hotmail.com

	Rire et mythe
	Alissa Le Blanc
	Rire et mythe
	Alissa Le Blanc
	PLAN
	AUTEUR



