
Introduction

Philosophie classique  
de la famille

•	
La famille moderne et ses penseurs

La famille moderne n’est plus, mais son histoire reste indispensable pour 
qui veut comprendre qu’elle a constitué à la fois un repoussoir et un labo-
ratoire de la famille contemporaine. Aucune appellation n’étant parfaite, 
je désigne ici par « famille moderne » celle des deux ou trois siècles qui 
précèdent la Révolution française et la rédaction du Code civil de 1804, 
soit celle de l’époque moderne. Elle connaît des formes variables selon les 
régions et les époques, mais plusieurs constantes permettent d’y voir une 
institution consistante : l’allégeance aux normes religieuses dominantes 
et la marginalisation, voire la persécution des minorités ; la hiérarchie qui 
pèse sur les femmes, les filles, les sœurs, les enfants nés hors mariage, les 
domestiques, les concubins ; la difficulté ou l’impossibilité de divorcer ; 
l’importance du patrimoine familial, ainsi que des fonctions économiques 
de la famille1. Or les efforts philosophiques déployés pour comprendre 
cette institution fondamentale font eux aussi partie de son histoire. 
Grotius, Hobbes, Locke, Pufendorf, Montesquieu, Rousseau, Diderot, 
Wollstonecraft, Kant, Smith, Taylor, Mill, Constant, Hegel, Tocqueville, 
Leplay, Durkheim : nombreux sont les penseurs de la modernité occiden-
tale à avoir réfléchi sur la famille tandis qu’elle connaissait des boulever-
sements profonds – alternance d’emprise et de retrait de la religion, de la 

	 1.	 On renverra aux travaux classiques des historiens Philippe Ariès, Jean-Claude Bologne, 
André Burguière, Lorraine Chappuis, Julie Doyon, Georges Duby, Jean-Louis Flandrin, 
Dominique Godineau, Jean-Louis Halpérin, Peter Laslett, Michelle Perrot, Edward Shorter, 
Jérôme Viret ; des ethnologues et anthropologues comme Emmanuel Todd ou Maurice 
Godelier (voir bibliographie en fin de volume). 



10
La famille des classiques

société ou de l’État ; mise en avant progressive de l’enfant ; valorisation 
croissante des sentiments et rétrécissement des fonctions de l’institution 
familiale. Parmi les contemporains de ces changements, certains philo-
sophes ont observé, interprété et inséré ces évolutions historiques dans 
leur théorie2. Locke et Kant prennent acte de la contractualisation des 
liens du mariage propre à la conception protestante, et ils l’articulent à 
leur doctrine morale et juridique. D’autres critiquent une telle évolution 
de la famille, comme Hegel qui proteste vigoureusement contre Kant que 
le mariage n’est pas un contrat, ou comme Frédéric Le Play qui défend 
le modèle de la famille-souche contre la fragmentation du patrimoine 
que provoquent les lois successorales révolutionnaires. C’est dire que la 
connaissance des « philosophies de la famille » modernes va main dans la 
main avec l’histoire de la famille, et que l’une éclaire l’autre, même dans 
les écarts que construit la philosophie vis-à-vis de l’expérience. C’est 
dire aussi que les définitions de la famille que donne la philosophie s’ins-
crivent toujours dans un contexte historique auquel elles se confrontent, 
même quand elles prétendent figer l’institution dans un modèle à portée 
générale voué à dépasser le contexte de son élaboration. On ne prendra 
donc pas pour argent comptant l’article défini qui désigne ici « la » famille 
moderne, et là « la » famille contemporaine : ce sont de simples appella-
tions qui masquent une grande diversité. Mon travail consistant dans ce 
recueil d’études à examiner comment ce modèle historique de famille a 
été réfracté dans les œuvres des contemporains et les a nourries, j’ai pour 
ma part proposé d’appeler « famille des classiques » la famille que les pen-
seurs philosophes et jusnaturalistes ont questionnée et conceptualisée. 
L’aimantation produite par les expressions de philosophie classique, d’âge 
classique m’y a en effet conduite.

À ce sujet, il faut faire état d’une surprise. Malgré son importance, 
les historiens de la philosophie ont souvent concédé une place mineure à 
la question de la famille. Une telle minoration s’explique peut-être par la 
prééminence d’une certaine philosophie politique, sans doute convaincue 
que la politique est une affaire d’hommes, par la trivialité de la « vie fami-
liale ». Cependant, elle ne se justifie guère, car l’importance de cette 
institution n’est pas seulement morale ou psychologique, elle est aussi 
économique, sociale, juridique et politique. C’est à corriger cet oubli 
dans le champ de la philosophie classique que s’emploient les études qui 
suivent. L’expression de « philosophie de la famille » n’est pas usuelle 
dans la discipline comme l’est celle de « philosophie du droit » ou de 

	 2.	 Alfred Dufour est d’avis que les jusnaturalistes en ont même anticipé certaines, en par-
ticulier lorsqu’ils ont proposé des arguments visionnaires sur l’égalité familiale.



11
Introduction 

« philosophie de l’éducation » (l’ouvrage de Paul Janet La famille. Leçons 
de philosophie morale paru en France en 1855 fait exception). L’expression 
doit faire ses preuves. Elle doit aussi être mise à l’épreuve.

À part quelques incursions dans le xixe ou le xxe siècle, le bornage 
chronologique proposé ici s’étend des premiers textes du jusnaturalisme 
moderne, notamment De jure belli ac pacis de Grotius qui paraît en 1625, 
jusqu’aux œuvres de Rousseau, Diderot et Kant. Ce découpage est arbi-
traire comme tout découpage, mais il n’est pas impossible de relativiser 
son caractère artificiel en exhibant quelques éléments spécifiques, en 
l’occurrence un socle de problèmes communs aux philosophes de cette 
période : refus de justifier le réel sans examen et de fonder la famille sur 
les seules coutumes ou l’ancienneté ; reconnaissance des sentiments ; 
tension entre communauté et individus.

•	
Contractualisme et coutumes :  
l’origine des normes familiales

Dans les pays européens chrétiens du xviie siècle, une série d’instances 
sociales modèlent la famille : l’Église, les mœurs et l’opinion, les tribunaux 
civils et religieux. Les actions combinées du catholicisme, qui défend 
depuis longtemps la liberté du consentement des époux, et du protestan-
tisme, qui retire le mariage de la liste des sacrements fondamentaux de la 
vie du chrétien, convergent pour mettre en avant la volonté individuelle 
dans la formation du lien familial.

Stimulés par la mise en place de la méthode rationnelle de l’école du 
droit naturel moderne, une série d’auteurs décrivent la famille du point 
de vue du droit, plus précisément dans une perspective contractualiste. 
La famille est une petite société formée volontairement. Ses conditions 
de formation sont comparables à celles du contrat social, par lequel les 
individus forment la grande société, ou société civile. Grotius, Hobbes, 
Locke, Pufendorf, de même que Kant, énoncent les termes du contrat par 
lequel un homme et une femme s’unissent en un couple. Certains donnent 
aux rapports conjugaux une dimension hiérarchique (Grotius, Droit de 
la guerre et de la paix), d’autres une forme plus égalitaire (Locke admet 
le divorce dans le Second traité du gouvernement civil et Kant insiste sur 
la réciprocité régnant entre les époux dans la Doctrine du droit). Il n’y a 
désormais plus de lien humain qui ne doive être consenti, même l’escla-
vage, même le lien aux parents, car c’est dans le consentement que le sujet 
remet à autrui la prise que ce dernier peut avoir sur lui, c’est à travers le 
contrat qu’il accepte ses devoirs. Les enfants ne peuvent consentir ? Qu’à 
cela ne tienne, c’est comme s’ils l’avaient fait et les relations des parents 



12
La famille des classiques

aux enfants sont largement décrites dans des termes contractuels, du 
moins quasi contractuels. Selon Hobbes, les parents qui ont décidé de 
s’occuper d’un enfant au lieu de l’abandonner ont lié ce dernier à eux par 
une obligation absolue, et l’on doit considérer qu’il a contracté envers eux 
en échange de la vie sauve, ce qui fera peser sur lui toute sa vie des devoirs 
inconditionnels (De cive, L’empire, chapitres 3 à 7). La condition contrac-
tuelle conditionne le pouvoir des parents sur les enfants et l’étendue 
des droits que les enfants peuvent opposer à leurs parents. Tandis que 
Hobbes fait des parents des souverains absolus, Grotius admet que les 
enfants s’émancipent d’une façon progressive. Locke et Kant, quant à eux, 
insistent sur les devoirs des parents, plus que sur ceux des enfants. Ces der-
niers méritent selon eux de leurs parents tous les soins et les respects 
auxquels un être humain libre, et destiné à être moral, peut prétendre.

Ce cadre théorique large, qui admet diverses combinaisons, produit 
toutes sortes de conséquences. Il contribue à laïciser la compréhension 
de l’institution familiale. La société familiale est de fait à certains égards 
plus naturelle que la société politique, dans la mesure où elle a besoin 
de conditions moins complexes, de moins de formalités et d’organi-
sation pour subsister, et parce que la nature l’organise déjà en partie : 
« La société la plus naturelle, c’est celle du mariage », affirme Grotius. 
La nature organise les rapports entre les sexes : « Ici la différence du sexe 
fait que l’autorité n’est pas égale. Le mari est le chef de la femme, c’est-à-
dire en ce qui concerne le mariage et les affaires de la famille, car la femme 
devient membre de la famille de son mari »3, comme ceux des parents aux 
enfants : « La génération donne aux pères et aux mères un vrai droit sur 
leurs enfants. Je dis, aux pères et aux mères, avec cette différence, que 
si le père commande une chose, et la mère une autre, l’autorité du père 
doit l’emporter, à cause de l’excellence de son sexe » (II, 5, § 1-3, t. 1, p. 279). 
Chaque auteur de la tradition jusnaturaliste dose le rôle respectif que 
jouent dans la famille la volonté et la nécessité, la nature et la convention.

Qu’ils soient égalitaires ou autoritaristes, ces auteurs adoptent 
une vision juridique qui les conduit à insister sur les devoirs rigoureux, 
ceux que l’on doit remplir sans discuter, comme l’absence d’injure, de 
maltraitance, l’aliment, le secours. Par leur méthode, ils laissent de côté 
les devoirs imparfaits, ces obligations morales dont la réalisation est 
susceptible de degré, comme le fait de prodiguer aux enfants des soins 
non obligatoires et seulement souhaitables, qui font la qualité de la vie 
familiale – la douceur, les attentions, les services mineurs. Ces devoirs 
moraux échappent au droit, et ils doivent lui échapper car il ne saurait 

	 3.	 DGP, II, 5, § 8-2, t. 1, p. 282.



13
Introduction

les imposer sans devenir tyrannique. Le droit s’occupe de la famille au 
moment de la constituer, il pénètre aussi dans les familles lorsqu’elles 
dysfonctionnent, pour régler les différends ou les conflits, mais il laisse 
hors de sa portée le reste de la vie familiale, sa chair, sa singularité.

Le droit naturel moderne, marqué par un fort subjectivisme, peine 
à considérer les relations familiales autrement qu’en adoptant successive-
ment le point de vue de chaque sujet. La famille se résout en une série de 
relations bilatérales (parent-enfant, maître-domestique, époux-épouse) 
et elle désigne pour chacun de ses membres le faisceau de relations de 
parenté qu’il entretient avec ses proches. La famille, c’est l’ensemble des 
droits qui me permettent de dire à propos de quelqu’un qu’il est mien, 
qu’il est « mon époux », ou « ma fille ». Elle diffère de l’amour-passion qui 
n’admet ni mien ni tien.

Enfin, en insistant sur le rôle de la volonté individuelle et sur la 
loi naturelle, les jusnaturalistes ont tendance à universaliser leur défini-
tion de la famille et à en écarter ce qui relève de la coutume. La variété 
des formes familiales tombe hors de leur champ d’étude. Il est revenu à 
d’autres méthodes philosophiques, au scepticisme de Montaigne invo-
quant les récits de voyageurs, au comparatisme de Lafitau ou aux obser-
vations sociologiques de Montesquieu tirant l’unité de son objet de ses 
lois de variation, de relever cette richesse empirique. C’est la famille qui 
prête à Montaigne un argument très fameux contre l’idée de nature et de 
loi universelle. Dans l’Apologie de Raimond Sebond, il affirme :

Les sujets ont divers lustres, et diverses considérations : c’est de 
là que s’engendre principalement la diversité d’opinions. Une nation 
regarde un sujet par un visage, et s’arrête à celui-là. L’autre, par un 
autre. Il n’est rien si horrible à imaginer que de manger son père. 
Les peuples qui avaient anciennement cette coutume la prenaient 
toutefois pour témoignage de piété et d’affection, cherchant par là à 
donner à leurs géniteurs la plus digne et honorable sépulture, logeant 
en eux-mêmes et comme en leur moelle les corps de leurs pères et 
leurs reliques, les vivifiant et les régénérant par la transmutation en 
leur chair vive au moyen de la digestion et du nourrissement.4
Dans L’Esprit des lois, Montesquieu exhibe les facteurs qui font 

varier l’institution familiale. Le climat, la religion, le régime politique, tous 
ces aspects de la vie des sociétés modulent les formes familiales à l’infini. 
Ainsi la polygamie, la retenue ou la licence des mœurs sont à imputer aux 
facteurs climatiques ; les modes de transmission du patrimoine dépendent 

	 4.	 Montaigne, Essais, t. 2, Pierre Villey éd., Paris, Presses universitaires de France, 2004, 
p. 581.



14
La famille des classiques

du type de subsistance économique propre à une société car les nomades, 
n’ayant rien à transmettre, n’ont pas de lois civiles compliquées, tandis que 
les peuples agriculteurs ont un droit civil élaboré. L’origine des normes 
familiales ne serait ainsi que très partiellement imputable à la volonté 
individuelle. L’autorité familiale, qui fait obéir sans broncher au père ou 
à ses parents, aux aînés, aux aïeux, ne saurait entièrement s’expliquer par 
un contrat, un calcul d’avantages, et l’on doit aussi invoquer les habitudes 
collectives et les croyances préformées pour les expliquer.

Qu’elles soient conformes à la loi naturelle, issues de la volonté des 
parties contractantes ou dérivées d’une normativité collective, les normes 
qui pèsent sur l’institution familiale sont essentielles dans sa définition. 
Certains auteurs se contentent de cette vue normative, comme Kant qui 
réduit strictement le mariage aux obligations dont le droit peut garantir 
l’exécution et punir les manquements, à savoir « l’usage réciproque qu’un 
homme peut faire des organes et des facultés sexuels d’une autre per-
sonne » sanctionné par des lois publiques5. D’autres comme Grotius, 
Pufendorf, Locke, définissent la famille juridiquement, mais déploient 
une autre dimension : celle des sentiments spéciaux qui unissent les 
membres d’une famille.

•	
Les sentiments

Pourquoi s’occuper de ses enfants, de ses parents, de son conjoint ? À cause 
de la génération, à cause des lois qui nous le commandent, ou plutôt des 
sentiments qui nous lient à eux et que nous ne commandons pas ? Ce lien 
sentimental serait-il le plus fiable de tous pour fonder les relations fami-
liales ? Les stoïciens fournissent à Grotius, puis à Locke et Pufendorf, des 
arguments en faveur du rôle cohésif des sentiments familiaux : loin que les 
relations conjugales et parentales se réduisent à la domination instituée, 
il faut rappeler la naturalité de ces tendances par lesquelles l’individu 
cherche un partenaire de l’autre sexe, celles par lesquelles il se rapporte à 
sa progéniture. Ces tendances sont si naturelles que nous les partageons 
avec les animaux. Elles ont un nom chez les stoïciens, l’oikeiosis, que rap-
pelle Grotius. « Parmi le reste des animaux, différents de l’homme, il y en 
a qui oublient un peu le soin de leur propre intérêt, en faveur ou de leurs 
petits, ou des autres de leur espèce » (DGP, Discours préliminaire, t. 1, 
p. 5-6). Et ce que les animaux font, poussés par quelque principe intelligent 

	 5.	 Métaphysique des mœurs, première partie, Doctrine du droit, Alexis Philonenko trad., 
Paris, Vrin, 1971, § 24, p. 156.



15
Introduction

extérieur à eux, l’homme le fait de lui-même. La formation des familles 
que favorisent ces sentiments permet de poursuivre des fins qui dépassent 
l’individu, à savoir la perpétuation de l’espèce. L’oikeiosis désigne selon 
ces modernes ce qui nous fait défendre la nature comme vie, que ce soit 
en nous, dans nos proches ou dans l’espèce.

Ce rappel de la naturalité du mouvement de l’oikeiosis sert diffé-
rents objectifs. Tout d’abord il s’agit de protéger ces sentiments fami-
liaux contre le pouvoir abusif. Un régime politique qui divise les familles, 
qui bafoue les sentiments filiaux et conjugaux, est despotique, rappelle 
Montesquieu. Dans le despotisme, « il ne sert de rien d’opposer les sen-
timents naturels, le respect pour un père, la tendresse pour ses enfants 
et ses femmes, les lois de l’honneur, l’état de sa santé ; on a reçu l’ordre, 
et cela suffit » (EL, III, 10).

L’invocation de ces sentiments sert en outre à montrer que ce qui 
se fait entre les membres d’une famille ne se fait nulle part ailleurs. On ne 
se sacrifie pas pour un inconnu comme on le fait quotidiennement pour 
les siens. Et le soin de nourrir, protéger, éduquer n’a pas à être commandé 
aux parents, qui demandent au contraire à se charger eux-mêmes de ces 
choses. Les parents, les enfants accomplissent spontanément des actions 
qui défient les catégories de l’intérêt personnel et de l’égoïsme, et ces liens 
familiaux donnent parfois plus de fil à retordre à Hobbes, à Mandeville et 
à Helvétius, que ne le font les contre-exemples usuels du sacrifice patrio-
tique ou de la sainteté.

Enfin, les sentiments familiaux peuvent devenir le ferment des 
sentiments sociaux. Confiants dans la capacité expansive des premiers, 
certains auteurs tiennent que pour fonder le patriotisme, le civisme, le 
sens moral et le sens de la justice, il faut exploiter les premiers liens que 
l’individu développe dans sa famille. Ainsi Rousseau reprend-il à son 
compte le thème platonicien qui consiste à affirmer que les sentiments 
qui nous attachent à nos proches peuvent être mis à profit pour la grande 
famille de l’État et développés au bénéfice du patriotisme des citoyens. 
Les passions politiques ne sont pas les seules concernées. Les facultés 
morales le sont aussi. Rousseau suggère dans l’Émile que les sentiments 
qui se développent d’abord à l’échelle réduite, partielle et même partiale, 
de la famille constituent le fondement à partir duquel on pourra, à la 
faveur de quelques corrections généralisantes, penser le sens de la justice. 
Le pédagogue Jean Piaget, le psychologue moral Lawrence Kohlberg, qui 
influence la théorie du sens de la justice rawlsienne, reprennent cette 
idée lointainement rousseauiste que la famille fournit un terreau affectif 
indispensable pour accéder à la moralité.

La définition de la famille se déplace donc vers ses dimensions psy-
chologiques, subjectives, ce qui correspond au xixe siècle au repli décrit 



16
La famille des classiques

par Constant sur la vie privée, ainsi qu’aux conséquences que Tocqueville 
dit être celles du régime démocratique. Selon ce dernier en effet, la frag-
mentation des héritages détruit le principe du régime aristocratique, 
à savoir la préséance de la lignée. Or celle-ci induisait des rapports de 
crainte et de froideur entre les pères et leurs héritiers. Désormais, dans 
l’état social démocratique, des relations plus spontanées et affectueuses 
peuvent se déployer.

Toutefois, une telle mise en avant des sentiments familiaux de bien-
veillance a pu apparaître comme naïve, idéaliste et idéologique. La psycho
logisation de la famille suscite à bon droit diverses condamnations, chez 
Engels, chez ses héritiers féministes comme Christine Delphy, ou dans 
la sociologie critique inspirée de Foucault et Bourdieu, qui montrent que 
les démêlés affectifs familiaux masquent ou servent le plus souvent des 
enjeux de patrimoine et de distribution des ressources, des richesses 
et du pouvoir. Il ne s’agit pas seulement de dénoncer la réduction des 
sentiments familiaux à des sentiments positifs, mais aussi la réduction 
de la famille à ses enjeux affectifs. Bercer les gens de romances fami-
liales consensuelles, comme le remarque Engels au moment d’analyser 
les romans du xixe siècle, c’est leur faire oublier que toutes les familles ne 
sont pas égales. Le faux universalisme des sentiments familiaux cache l’af-
faire principalement économique qui se joue dans les mariages bourgeois, 
l’exploitation de certaines familles par d’autres, la police des familles 
populaires et ouvrières par les familles bourgeoises au xixe siècle.

Or si cette évolution descriptive trompeuse est éclairée par la philo-
sophie de la famille classique, elle n’en dérive pas toute. Une monomanie 
psychologisante a érigé en essence de la famille sa dimension sentimen-
tale et a simplifié la leçon des classiques. Locke, Rousseau donnaient plus 
d’importance aux sentiments que leurs prédécesseurs, sans leur donner 
toute l’importance dans la famille.

•	
La communauté familiale et ses membres

La famille d’Ancien Régime n’est pas seulement le petit groupe que le 
droit encadre et accompagne, ni la cellule domestique qui se décrit par les 
affects qui la soudent. C’est aussi l’institution qui opère diverses distribu-
tions de ressources, de pouvoir, de statut, et les philosophes classiques ne 
détournent pas leur attention de ces enjeux. Toutefois, pour savoir si la 
famille procède en cela de façon juste ou injuste, il convient de se poser 
la question préjudicielle de savoir quel est le sujet à considérer. Faut-il 
se référer à la communauté familiale, et cette totalité représente-t-elle 
un bien par elle-même, qui justifierait qu’on se dispense d’examiner ce 



17
Introduction

qui se passe en son sein ? Ou bien faut-il garder pour principe que ce 
sont des individus qui la constituent et qu’ils sont l’unique sujet de la 
justice, celui qu’il faut défendre contre le holisme qui dicte des sacrifices 
injustes ? Là encore, il conviendrait de ne pas outrer les choses comme l’a 
fait par exemple Michel Villey, qui n’a vu dans l’histoire de la philosophie 
du droit moderne qu’un mouvement uniforme d’individualisation et de 
subjectivation de tous les liens humains. Les philosophes classiques ont 
été tentés par des explications du social de plus en plus individualistes, 
et c’est bien un trait qui caractérise la période. Mais la tension entre 
individu et communauté persiste dans leurs arguments. Elle domine par-
fois leur description de la famille, dont la théorisation montre des traits 
d’aristotélisme plus forts que celle de la société politique. Il est à croire 
que l’identification de cette tension constitue un cadre bien plus fécond 
pour comprendre la famille que l’insistance unilatérale de Michel Villey 
sur l’individualisme. Quand Durkheim discute avec Tönnies au début du 
xxe siècle sur la différence entre société et communauté, quand Martha 
Nussbaum se demande comment défendre les individus féminins dans 
et malgré leur communauté familiale au début du xxie siècle, ces auteurs 
s’inscrivent dans cette tension ; ils résistent fort à propos à une restitution 
purement individualiste de la famille qui n’est certes pas une leçon des 
philosophes classiques, mais sa caricature.

•	
Les femmes et les enfants aussi

La perspective du genre travaille et informe les travaux sur la famille 
classique depuis un certain nombre d’années. Il a été question, tout au 
long des études rassemblées dans ce recueil, de comprendre et d’évaluer 
la place des femmes, des enfants, des membres les plus désavantagés 
des familles, comme les cadets et les domestiques, et de réfléchir de 
façon complexe à la question de l’égalité. Celle-ci ne progresse jamais de 
façon univoque et claire. La symétrie observable entre Hobbes et Locke 
est emblématique. Hobbes expose la supériorité des femmes à l’état de 
nature et dessine une sorte de matriarcat naturel qui livre les enfants 
sans réserve à leur bon vouloir, mais il retire cet avantage dès que le pacte 
social est passé. Locke invente la coparentalité pour casser la compréhen-
sion absolutiste du pouvoir de Hobbes, mais il retire finalement la jouis-
sance de cette égalité aux mères dans le ménage constitué au motif qu’il 
faut bien quelqu’un qui décide en dernière instance. Personne aujourd’hui 
ne niera que l’un comme l’autre philosophe a introduit de l’égalité là où il 
n’y en avait pas. Que faire de ces amorces d’égalité, de ces formes inchoa-
tives, refermées à peine ouvertes ? Aucun égalitariste contemporain ne 



18
La famille des classiques

se contentera de simples mesures d’égalisation ou de compensation là où 
il attend l’égalité entière, mais celles-ci n’en constituent pas moins des 
écarts par rapport à la hiérarchie naturelle prônée par Grotius.

De même, pour être inégalitaires, injustes et oppressives, les moda-
lités d’organisation de la famille que pensent les philosophes classiques ne 
sont pas dépourvues de dispositifs de protection des faibles (de la veuve 
et de l’orphelin, au sens littéral et premier de l’expression, mais aussi 
des cadets, des enfants naturels, des héritiers). La connaissance de ces 
dispositifs, arrangements et autres filets de protection typiques comme 
la dot, le douaire, la réserve, outre qu’elle présente une valeur historique 
et qu’elle complète la compréhension des doctrines morales, n’est pas 
indifférente dans des sociétés comme les nôtres où l’égalité formelle ne 
suffit pas à assurer l’égalité.

Les débats contemporains occidentaux sur la famille, qu’ils 
concernent la conjugalité, la filiation ou le patrimoine, reprennent la plu-
part du temps un seul terme de ces trois couples de notions qui s’étaient 
présentées chaque fois dans leur tension aux philosophes classiques : 
on insiste aujourd’hui sur l’origine volontaire des normes familiales, au 
détriment des normes collectives spontanées ; on insiste sur les désirs 
familiaux et sur les liens sentimentaux, au détriment de ses enjeux poli-
tiques et économiques ; enfin, on insiste sur l’individualisme à défendre 
dans la famille, au détriment de la communauté. Il convient de le redire 
afin de les relire : ces choix ne sont pas les leçons des philosophes clas-
siques, mais ils appauvrissent la complexité des problèmes que ces phi-
losophes ont affrontés en pensant la famille. « Penser » la famille, c’est ce 
que les auteurs étudiés ici se sont proposé de faire. Restituer la complexité 
de leur pensée ne revient pas à simplifier les tâches qui nous attendent.




