Introduction

Philosophie classique
de la famille

La famille moderne et ses penseurs

La famille moderne n’est plus, mais son histoire reste indispensable pour
qui veut comprendre qu’elle a constitué a la fois un repoussoir et un labo-
ratoire de la famille contemporaine. Aucune appellation n’étant parfaite,
je désigne ici par «famille moderne» celle des deux ou trois siécles qui
préceédent la Révolution frangaise et la rédaction du Code civil de 1804,
soit celle de ’époque moderne. Elle connait des formes variables selon les
régions et les époques, mais plusieurs constantes permettent d’y voir une
institution consistante : ’allégeance aux normes religieuses dominantes
et la marginalisation, voire la persécution des minorités; la hiérarchie qui
pése sur les femmes, les filles, les sceurs, les enfants nés hors mariage, les
domestiques, les concubins; la difficulté ou 'impossibilité de divorcer;
Pimportance du patrimoine familial, ainsi que des fonctions économiques
de la famille®. Or les efforts philosophiques déployés pour comprendre
cette institution fondamentale font eux aussi partie de son histoire.
Grotius, Hobbes, Locke, Pufendorf, Montesquieu, Rousseau, Diderot,
Wollstonecraft, Kant, Smith, Taylor, Mill, Constant, Hegel, Tocqueville,
Leplay, Durkheim : nombreux sont les penseurs de la modernité occiden-
tale a avoir réfléchi sur la famille tandis qu’elle connaissait des boulever-
sements profonds —alternance d’emprise et de retrait de la religion, de la

1. Onrenverra aux travaux classiques des historiens Philippe Ariés, Jean-Claude Bologne,
André Burguiére, Lorraine Chappuis, Julie Doyon, Georges Duby, Jean-Louis Flandrin,
Dominique Godineau, Jean-Louis Halpérin, Peter Laslett, Michelle Perrot, Edward Shorter,
Jéréme Viret; des ethnologues et anthropologues comme Emmanuel Todd ou Maurice
Godelier (voir bibliographie en fin de volume).



société ou de I’Etat; mise en avant progressive de I’enfant; valorisation
croissante des sentiments et rétrécissement des fonctions de I'institution
familiale. Parmi les contemporains de ces changements, certains philo-
sophes ont observé, interprété et inséré ces évolutions historiques dans
leur théorie®. Locke et Kant prennent acte de la contractualisation des
liens du mariage propre a la conception protestante, et ils 'articulent a
leur doctrine morale et juridique. D’autres critiquent une telle évolution
de la famille, comme Hegel qui proteste vigoureusement contre Kant que
le mariage n’est pas un contrat, ou comme Frédéric Le Play qui défend
le modeéle de la famille-souche contre la fragmentation du patrimoine
que provoquent les lois successorales révolutionnaires. C’est dire que la
connaissance des «philosophies de la famille» modernes va main dans la
main avec I’histoire de la famille, et que 'une éclaire 'autre, méme dans
les écarts que construit la philosophie vis-a-vis de ’'expérience. C’est
dire aussi que les définitions de la famille que donne la philosophie s’ins-
crivent toujours dans un contexte historique auquel elles se confrontent,
méme quand elles prétendent figer 'institution dans un modele a portée
générale voué a dépasser le contexte de son élaboration. On ne prendra
donc pas pour argent comptant I’article défini qui désigne ici «la» famille
moderne, et la «la» famille contemporaine : ce sont de simples appella-
tions qui masquent une grande diversité. Mon travail consistant dans ce
recueil d’é¢tudes a examiner comment ce modele historique de famille a
été réfracté dans les ceuvres des contemporains et les a nourries, j’ai pour
ma part proposé d’appeler «famille des classiques» la famille que les pen-
seurs philosophes et jusnaturalistes ont questionnée et conceptualisée.
L’aimantation produite par les expressions de philosophie classique, d’age
classique m’y a en effet conduite.

A ce sujet, il faut faire état d’une surprise. Malgré son importance,
les historiens de la philosophie ont souvent concédé une place mineure a
la question de la famille. Une telle minoration s’explique peut-étre par la
prééminence d’une certaine philosophie politique, sans doute convaincue
que la politique est une affaire d’hommes, par la trivialité de la «vie fami-
liale». Cependant, elle ne se justifie guére, car 'importance de cette
institution n’est pas seulement morale ou psychologique, elle est aussi
économique, sociale, juridique et politique. C’est a corriger cet oubli
dans le champ de la philosophie classique que s’emploient les études qui
suivent. L’expression de «philosophie de la famille» n’est pas usuelle
dans la discipline comme l’est celle de «philosophie du droit» ou de

2. Alfred Dufour est d’avis que les jusnaturalistes en ont méme anticipé certaines, en par-
ticulier lorsqu’ils ont proposé des arguments visionnaires sur I'égalité familiale.

10

La famille des classiques



«philosophie de ’éducation» (’ouvrage de Paul Janet La famille. Lecons
de philosophie morale paru en France en 1855 fait exception). L'expression
doit faire ses preuves. Elle doit aussi étre mise a I"épreuve.

A part quelques incursions dans le X1x° ou le Xx¢ siécle, le bornage
chronologique proposé ici s’étend des premiers textes du jusnaturalisme
moderne, notamment De jure belli ac pacis de Grotius qui parait en 1625,
jusqu’aux ceuvres de Rousseau, Diderot et Kant. Ce découpage est arbi-
traire comme tout découpage, mais il n’est pas impossible de relativiser
son caracteére artificiel en exhibant quelques éléments spécifiques, en
P’'occurrence un socle de probléemes communs aux philosophes de cette
période : refus de justifier le réel sans examen et de fonder la famille sur
les seules coutumes ou I’ancienneté; reconnaissance des sentiments;
tension entre communauté et individus.

Contractualisme et coutumes:
I'origine des normes familiales

Dans les pays européens chrétiens du xviI€ siécle, une série d’instances
sociales modélent la famille : I’Eglise, les moeurs et Popinion, les tribunaux
civils et religieux. Les actions combinées du catholicisme, qui défend
depuis longtemps laliberté du consentement des époux, et du protestan-
tisme, qui retire le mariage de la liste des sacrements fondamentaux de la
vie du chrétien, convergent pour mettre en avant la volonté individuelle
dans la formation du lien familial.

Stimulés par la mise en place de la méthode rationnelle de I’école du
droit naturel moderne, une série d’auteurs décrivent la famille du point
de vue du droit, plus précisément dans une perspective contractualiste.
La famille est une petite société formée volontairement. Ses conditions
de formation sont comparables a celles du contrat social, par lequel les
individus forment la grande société, ou société civile. Grotius, Hobbes,
Locke, Pufendorf, de méme que Kant, énoncent les termes du contrat par
lequel un homme et une femme s’unissent en un couple. Certains donnent
aux rapports conjugaux une dimension hiérarchique (Grotius, Droit de
la guerre et de la paix), d’autres une forme plus égalitaire (Locke admet
le divorce dans le Second traité du gouvernement civil et Kant insiste sur
la réciprocité régnant entre les époux dans la Doctrine du droit). Il n’y a
désormais plus de lien humain qui ne doive étre consenti, méme l’escla-
vage, méme le lien aux parents, car c’est dans le consentement que le sujet
remet a autrui la prise que ce dernier peut avoir sur lui, c’est a travers le
contrat qu’il accepte ses devoirs. Les enfants ne peuvent consentir? Qu’a
cela ne tienne, c’est comme s’ils ’avaient fait et les relations des parents

i1

Introduction



aux enfants sont largement décrites dans des termes contractuels, du
moins quasi contractuels. Selon Hobbes, les parents qui ont décidé de
s’occuper d’un enfant au lieu de ’'abandonner ont lié ce dernier a eux par
une obligation absolue, et 'on doit considérer qu’il a contracté envers eux
en échange de la vie sauve, ce qui fera peser sur lui toute sa vie des devoirs
inconditionnels (De cive, L’empire, chapitres 3 a 7). La condition contrac-
tuelle conditionne le pouvoir des parents sur les enfants et ’étendue
des droits que les enfants peuvent opposer a leurs parents. Tandis que
Hobbes fait des parents des souverains absolus, Grotius admet que les
enfants s’ mancipent d’une fagon progressive. Locke et Kant, quant a eux,
insistent sur les devoirs des parents, plus que sur ceux des enfants. Ces der-
niers méritent selon eux de leurs parents tous les soins et les respects
auxquels un étre humain libre, et destiné a étre moral, peut prétendre.
Ce cadre théorique large, qui admet diverses combinaisons, produit
toutes sortes de conséquences. Il contribue a laiciser la compréhension
de P’institution familiale. La société familiale est de fait a certains égards
plus naturelle que la société politique, dans la mesure ot elle a besoin
de conditions moins complexes, de moins de formalités et d’organi-
sation pour subsister, et parce que la nature I'organise déja en partie :
«La société la plus naturelle, c’est celle du mariage», affirme Grotius.
La nature organise les rapports entre les sexes : «Ici la différence du sexe
fait que lautorité n’est pas égale. Le mari est le chef de la femme, c’est-a-
dire en ce qui concerne le mariage et les affaires de la famille, car la femme
devient membre de la famille de son mari»®, comme ceux des parents aux
enfants : «La génération donne aux péres et aux meres un vrai droit sur
leurs enfants. Je dis, aux péres et aux meres, avec cette différence, que
si le pére commande une chose, et la mére une autre, 'autorité du pére
doit ’emporter, a cause de I’excellence de son sexe» (I, 5, §1-3, t. 1, p. 279).
Chaque auteur de la tradition jusnaturaliste dose le rble respectif que
jouent dans la famille la volonté et la nécessité, la nature et la convention.
Qu’ils soient égalitaires ou autoritaristes, ces auteurs adoptent
une vision juridique qui les conduit a insister sur les devoirs rigoureux,
ceux que I'on doit remplir sans discuter, comme I’absence d’injure, de
maltraitance, I’aliment, le secours. Par leur méthode, ils laissent de c6té
les devoirs imparfaits, ces obligations morales dont la réalisation est
susceptible de degré, comme le fait de prodiguer aux enfants des soins
non obligatoires et seulement souhaitables, qui font la qualité de la vie
familiale — la douceur, les attentions, les services mineurs. Ces devoirs
moraux échappent au droit, et ils doivent lui échapper car il ne saurait

3. DGP, I, 5, §8-2, .1, p.282.

12

La famille des classiques



les imposer sans devenir tyrannique. Le droit s’occupe de la famille au
moment de la constituer, il pénétre aussi dans les familles lorsqu’elles
dysfonctionnent, pour régler les différends ou les conflits, mais il laisse
hors de sa portée le reste de la vie familiale, sa chair, sa singularité.

Le droit naturel moderne, marqué par un fort subjectivisme, peine
aconsidérer les relations familiales autrement qu’en adoptant successive-
ment le point de vue de chaque sujet. La famille se résout en une série de
relations bilatérales (parent-enfant, maitre-domestique, époux-épouse)
et elle désigne pour chacun de ses membres le faisceau de relations de
parenté qu’il entretient avec ses proches. La famille, c’est 'ensemble des
droits qui me permettent de dire a propos de quelqu’un qu’il est mien,
qu’il est «mon époux», ou «ma fille». Elle différe de ’'amour-passion qui
n’admet ni mien ni tien.

Enfin, en insistant sur le rdle de la volonté individuelle et sur la
loi naturelle, les jusnaturalistes ont tendance a universaliser leur défini-
tion de la famille et a en écarter ce qui reléve de la coutume. La variété
des formes familiales tombe hors de leur champ d’étude. Il est revenu a
d’autres méthodes philosophiques, au scepticisme de Montaigne invo-
quant les récits de voyageurs, au comparatisme de Lafitau ou aux obser-
vations sociologiques de Montesquieu tirant I'unité de son objet de ses
lois de variation, de relever cette richesse empirique. C’est la famille qui
préte a Montaigne un argument trés fameux contre I’idée de nature et de
loi universelle. Dans ’Apologie de Raimond Sebond, il affirme :

Les sujets ont divers lustres, et diverses considérations : c’est de
la que s’engendre principalement la diversité d’opinions. Une nation
regarde un sujet par un visage, et s’arréte a celui-la. L'autre, par un
autre. Il n’est rien si horrible a imaginer que de manger son pere.
Les peuples qui avaient anciennement cette coutume la prenaient
toutefois pour témoignage de piété et d’affection, cherchant parlaa
donner a leurs géniteurs la plus digne et honorable sépulture, logeant
en eux-mémes et comme en leur moelle les corps de leurs péres et
leurs reliques, les vivifiant et les régénérant par la transmutation en
leur chair vive au moyen de la digestion et du nourrissement.*

Dans L’Esprit des lois, Montesquieu exhibe les facteurs qui font
varier I'institution familiale. Le climat, la religion, le régime politique, tous
ces aspects de la vie des sociétés modulent les formes familiales a 'infini.
Ainsila polygamie, la retenue ou la licence des moeurs sont a imputer aux
facteurs climatiques; les modes de transmission du patrimoine dépendent

4. Montaigne, Essais, 1.2, Pierre Villey éd., Paris, Presses universitaires de France, 2004,
p.581.

13
Introduction



du type de subsistance économique propre a une société car les nomades,
n’ayant rien a transmettre, n’ont pas de lois civiles compliquées, tandis que
les peuples agriculteurs ont un droit civil élaboré. L’'origine des normes
familiales ne serait ainsi que trés partiellement imputable a la volonté
individuelle. Lautorité familiale, qui fait obéir sans broncher au pére ou
ases parents, aux ainés, aux aieux, ne saurait entierement s’expliquer par
un contrat, un calcul d’avantages, et I’'on doit aussi invoquer les habitudes
collectives et les croyances préformées pour les expliquer.

Qu’elles soient conformes a la loi naturelle, issues de la volonté des
parties contractantes ou dérivées d’une normativité collective, les normes
qui pésent sur P’institution familiale sont essentielles dans sa définition.
Certains auteurs se contentent de cette vue normative, comme Kant qui
réduit strictement le mariage aux obligations dont le droit peut garantir
I’exécution et punir les manquements, a savoir «I’usage réciproque qu’un
homme peut faire des organes et des facultés sexuels d’une autre per-
sonne» sanctionné par des lois publiques®. D’autres comme Grotius,
Pufendorf, Locke, définissent la famille juridiquement, mais déploient
une autre dimension : celle des sentiments spéciaux qui unissent les
membres d’une famille.

Les sentiments

Pourquoi s’occuper de ses enfants, de ses parents, de son conjoint? A cause
de la génération, a cause des lois qui nous le commandent, ou plutét des
sentiments qui nous lient a eux et que nous ne commandons pas? Ce lien
sentimental serait-il le plus fiable de tous pour fonder les relations fami-
liales? Les stoiciens fournissent a Grotius, puis a Locke et Pufendorf, des
arguments en faveur du role cohésif des sentiments familiaux : loin que les
relations conjugales et parentales se réduisent a la domination instituée,
il faut rappeler la naturalité de ces tendances par lesquelles I’individu
cherche un partenaire de Iautre sexe, celles par lesquelles il se rapporte a
sa progéniture. Ces tendances sont si naturelles que nous les partageons
avec les animaux. Elles ont un nom chez les stoiciens, l'oikeiosis, que rap-
pelle Grotius. «Parmi le reste des animaux, différents de ’homme, ily en
a qui oublient un peu le soin de leur propre intérét, en faveur ou de leurs
petits, ou des autres de leur espéce» (DGP, Discours préliminaire, t.1,
p-5-6). Et ce que les animaux font, poussés par quelque principe intelligent

5. Métaphysique des mceurs, premiére partie, Doctrine du droit, Alexis Philonenko trad.,
Paris, Vrin, 1971, §24, p.156.

14
La famille des classiques



extérieur a eux, ’homme le fait de lui-méme. La formation des familles
que favorisent ces sentiments permet de poursuivre des fins qui dépassent
I'individu, a savoir la perpétuation de ’espéce. Loikeiosis désigne selon
ces modernes ce qui nous fait défendre la nature comme vie, que ce soit
en nous, dans nos proches ou dans I'espéce.

Ce rappel de la naturalité du mouvement de loikeiosis sert diffé-
rents objectifs. Tout d’abord il s’agit de protéger ces sentiments fami-
liaux contre le pouvoir abusif. Un régime politique qui divise les familles,
qui bafoue les sentiments filiaux et conjugaux, est despotique, rappelle
Montesquieu. Dans le despotisme, «il ne sert de rien d’opposer les sen-
timents naturels, le respect pour un pére, la tendresse pour ses enfants
et ses femmes, les lois de ’honneur, I’état de sa santé; on a recu ’ordre,
et cela suffit» (EL, I, 10).

L’invocation de ces sentiments sert en outre a montrer que ce qui
se fait entre les membres d’une famille ne se fait nulle partailleurs. On ne
se sacrifie pas pour un inconnu comme on le fait quotidiennement pour
les siens. Et le soin de nourrir, protéger, éduquer n’a pas a étre commandeé
aux parents, qui demandent au contraire a se charger eux-mémes de ces
choses. Les parents, les enfants accomplissent spontanément des actions
qui défient les catégories de I'intérét personnel et de I'égoisme, et ces liens
familiaux donnent parfois plus de fil a retordre a Hobbes, a Mandeville et
a Helvétius, que ne le font les contre-exemples usuels du sacrifice patrio-
tique ou de la sainteté.

Enfin, les sentiments familiaux peuvent devenir le ferment des
sentiments sociaux. Confiants dans la capacité expansive des premiers,
certains auteurs tiennent que pour fonder le patriotisme, le civisme, le
sens moral et le sens de la justice, il faut exploiter les premiers liens que
I'individu développe dans sa famille. Ainsi Rousseau reprend-il a son
compte le théme platonicien qui consiste a affirmer que les sentiments
qui nous attachent a nos proches peuvent étre mis a profit pour la grande
famille de I’Etat et développés au bénéfice du patriotisme des citoyens.
Les passions politiques ne sont pas les seules concernées. Les facultés
morales le sont aussi. Rousseau suggére dans I’Emile que les sentiments
qui se développent d’abord a I’échelle réduite, partielle et méme partiale,
de la famille constituent le fondement a partir duquel on pourra, a la
faveur de quelques corrections généralisantes, penser le sens de la justice.
Le pédagogue Jean Piaget, le psychologue moral Lawrence Kohlberg, qui
influence la théorie du sens de la justice rawlsienne, reprennent cette
idée lointainement rousseauiste que la famille fournit un terreau affectif
indispensable pour accéder a la moralité.

La définition de la famille se déplace donc vers ses dimensions psy-
chologiques, subjectives, ce qui correspond au X1x¢ siecle au repli décrit

15
Introduction



par Constant sur la vie privée, ainsi qu’aux conséquences que Tocqueville
dit étre celles du régime démocratique. Selon ce dernier en effet, la frag-
mentation des héritages détruit le principe du régime aristocratique,
a savoir la préséance de la lignée. Or celle-ci induisait des rapports de
crainte et de froideur entre les péres et leurs héritiers. Désormais, dans
I’état social démocratique, des relations plus spontanées et affectueuses
peuvent se déployer.

Toutefois, une telle mise en avant des sentiments familiaux de bien-
veillance a pu apparaitre comme naive, idéaliste et idéologique. La psycho-
logisation de la famille suscite a bon droit diverses condamnations, chez
Engels, chez ses héritiers féministes comme Christine Delphy, ou dans
la sociologie critique inspirée de Foucault et Bourdieu, qui montrent que
les démélés affectifs familiaux masquent ou servent le plus souvent des
enjeux de patrimoine et de distribution des ressources, des richesses
et du pouvoir. Il ne s’agit pas seulement de dénoncer la réduction des
sentiments familiaux a des sentiments positifs, mais aussi la réduction
de la famille a ses enjeux affectifs. Bercer les gens de romances fami-
liales consensuelles, comme le remarque Engels au moment d’analyser
les romans du x1x¢ siecle, c’est leur faire oublier que toutes les familles ne
sont pas égales. Le faux universalisme des sentiments familiaux cache I’af
faire principalement économique qui se joue dans les mariages bourgeois,
I’exploitation de certaines familles par d’autres, la police des familles
populaires et ouvrieres par les familles bourgeoises au X1x© siecle.

Or si cette évolution descriptive trompeuse est éclairée par la philo-
sophie de la famille classique, elle n’en dérive pas toute. Une monomanie
psychologisante a érigé en essence de la famille sa dimension sentimen-
tale et a simplifié lalecon des classiques. Locke, Rousseau donnaient plus
d’importance aux sentiments que leurs prédécesseurs, sans leur donner
toute 'importance dans la famille.

La communauté familiale et ses membres

La famille d’Ancien Régime n’est pas seulement le petit groupe que le
droit encadre et accompagne, ni la cellule domestique qui se décrit par les
affects qui la soudent. C’est aussi 'institution qui opére diverses distribu-
tions de ressources, de pouvoir, de statut, et les philosophes classiques ne
détournent pas leur attention de ces enjeux. Toutefois, pour savoir si la
famille procéde en cela de facon juste ou injuste, il convient de se poser
la question préjudicielle de savoir quel est le sujet a considérer. Faut-il
se référer a la communauté familiale, et cette totalité représente-t-elle
un bien par elle-méme, qui justifierait qu’on se dispense d’examiner ce

16

La famille des classiques



qui se passe en son sein? Ou bien faut-il garder pour principe que ce
sont des individus qui la constituent et qu’ils sont 'unique sujet de la
justice, celui qu’il faut défendre contre le holisme qui dicte des sacrifices
injustes? La encore, il conviendrait de ne pas outrer les choses comme I’a
fait par exemple Michel Villey, qui n’a vu dans I’histoire de la philosophie
du droit moderne qu’un mouvement uniforme d’individualisation et de
subjectivation de tous les liens humains. Les philosophes classiques ont
été tentés par des explications du social de plus en plus individualistes,
et c’est bien un trait qui caractérise la période. Mais la tension entre
individu et communauté persiste dans leurs arguments. Elle domine par-
fois leur description de la famille, dont la théorisation montre des traits
d’aristotélisme plus forts que celle de la société politique. Il est a croire
que I’identification de cette tension constitue un cadre bien plus fécond
pour comprendre la famille que I'insistance unilatérale de Michel Villey
sur 'individualisme. Quand Durkheim discute avec T6nnies au début du
xx© siécle sur la différence entre société et communauté, quand Martha
Nussbaum se demande comment défendre les individus féminins dans
et malgré leur communauté familiale au début du xx1° siécle, ces auteurs
s’inscrivent dans cette tension; ils résistent fort a propos a une restitution
purement individualiste de la famille qui n’est certes pas une lecon des
philosophes classiques, mais sa caricature.

Les femmes et les enfants aussi

La perspective du genre travaille et informe les travaux sur la famille
classique depuis un certain nombre d’années. Il a été question, tout au
long des études rassemblées dans ce recueil, de comprendre et d’évaluer
la place des femmes, des enfants, des membres les plus désavantagés
des familles, comme les cadets et les domestiques, et de réfléchir de
fagon complexe a la question de I’égalité. Celle-ci ne progresse jamais de
fagon univoque et claire. La symétrie observable entre Hobbes et Locke
est emblématique. Hobbes expose la supériorité des femmes a ’état de
nature et dessine une sorte de matriarcat naturel qui livre les enfants
sans réserve a leur bon vouloir, mais il retire cet avantage dés que le pacte
social est passé. Locke invente la coparentalité pour casser la compréhen-
sion absolutiste du pouvoir de Hobbes, mais il retire finalement la jouis-
sance de cette égalité aux meres dans le ménage constitué au motif qu’il
faut bien quelqu’un qui décide en derniére instance. Personne aujourd’hui
ne niera que 'un comme 'autre philosophe a introduit de I’égalité la ot il
n’y en avait pas. Que faire de ces amorces d’¢galité, de ces formes inchoa-
tives, refermées a peine ouvertes? Aucun égalitariste contemporain ne

17
Introduction



se contentera de simples mesures d’égalisation ou de compensation la ot
il attend I’égalité entiere, mais celles-ci n’en constituent pas moins des
écarts par rapport a la hiérarchie naturelle prénée par Grotius.

De méme, pour étre inégalitaires, injustes et oppressives, les moda-
lités d’organisation de la famille que pensent les philosophes classiques ne
sont pas dépourvues de dispositifs de protection des faibles (de la veuve
et de Iorphelin, au sens littéral et premier de 'expression, mais aussi
des cadets, des enfants naturels, des héritiers). La connaissance de ces
dispositifs, arrangements et autres filets de protection typiques comme
la dot, le douaire, la réserve, outre qu’elle présente une valeur historique
et qu’elle compléte la compréhension des doctrines morales, n’est pas
indifférente dans des sociétés comme les nétres ou I’égalité formelle ne
suffit pas a assurer I’égalité.

Les débats contemporains occidentaux sur la famille, qu’ils
concernent la conjugalité, la filiation ou le patrimoine, reprennent la plu-
part du temps un seul terme de ces trois couples de notions qui s’étaient
présentées chaque fois dans leur tension aux philosophes classiques :
on insiste aujourd’hui sur ’origine volontaire des normes familiales, au
détriment des normes collectives spontanées; on insiste sur les désirs
familiaux et sur les liens sentimentaux, au détriment de ses enjeux poli-
tiques et économiques; enfin, on insiste sur I'individualisme a défendre
dans la famille, au détriment de la communauté. Il convient de le redire
afin de les relire : ces choix ne sont pas les lecons des philosophes clas-
siques, mais ils appauvrissent la complexité des problemes que ces phi-
losophes ont affrontés en pensant la famille. « Penser» la famille, c’est ce
que les auteurs étudiés ici se sont proposé de faire. Restituer la complexité
de leur pensée ne revient pas a simplifier les taches qui nous attendent.

18

La famille des classiques





