

### **\*\*DITIONS MIMÉSIS / L'ESPRIT DES SIGNES**

N. 12

Collection dirigée par Claude Romano (Université Paris-Sorbonne)











## GUILLAUME NAVAUD

# VOIR LE THÉÂTRE

Théories aristotéliciennes et pratiques du spectacle











© 2022 – ÉDITIONS MIMÉSIS www.editionsmimesis.fr e-mail : info@editionsmimesis.fr Collection : *L'esprit des signes*, n. 12 ISBN : 9788869763236

© MIM EDIZIONI SRL P. I. C.F. 02419370305

> Cedif Diffusion Pollen Distribution





# SOMMAIRE

| AVANT-PROPOS                                                                                                                    | 13  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| REMERCIEMENTS ET NOTE SUR LES TRADUCTIONS ET CITATIONS                                                                          | 15  |
|                                                                                                                                 |     |
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                 |     |
| LA <i>POÉTIQUE</i> ET L' <i>OPSIS</i> : HISTOIRE D'UN HORS SUJ                                                                  | ET  |
| 1. Avignon 2005:                                                                                                                |     |
| UNE QUERELLE DES ANCIENS ET DES MODERNES ?                                                                                      | 19  |
| 2. Aristote au pilori                                                                                                           | 27  |
| 3. Ce que dit le chapitre 6 de la <i>Poétique</i>                                                                               | 43  |
| 3.1. De la phénoménologie du drame à la téléologie du drame : la méthode aristotélicienne et la structure de la <i>Poétique</i> | 43  |
| 3.2. L'interprétation de la fin du chapitre 6 et l' <i>opsis</i> dans la <i>Poétique</i>                                        | 57  |
| 4. Ce qu'on a fait dire au chapitre 6 de la <i>Poétique</i> ,                                                                   |     |
| ET POURQUOI                                                                                                                     | 81  |
| 4.1. La première réception de la <i>Poétique</i> dans l'Italie                                                                  |     |
| renaissante et baroque                                                                                                          | 83  |
| 4.2. Comment et pourquoi on a corrigé <i>Poétique</i> 6, 50a13                                                                  | 106 |
| 4.3. Le classicisme français                                                                                                    | 155 |
| 4.4. La philologie allemande                                                                                                    | 175 |
| 4.5. La crise                                                                                                                   | 181 |
| La <i>Poétique</i> sans polémique ?                                                                                             | 199 |



## SECONDE PARTIE LA *POÉTIQUE* CONTREDITE PAR *ŒDIPE ROI* ?

| 1. La <i>Poétique</i> et <i>Œdipe Roi</i> :                                  |     |
|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| LA TRAGÉDIE COMME MACHINE INTELLIGIBLE                                       | 207 |
| 2. La dialectique de la parole et de la vue dans <i>Œdipe Roi</i>            | 211 |
| 2.1. Le premier épisode :                                                    |     |
| vision sensible et vision intellectuelle                                     | 211 |
| 2.2. Le début de l'exodos : dire ou montrer                                  | 217 |
| 2.3. La tératophanie comme structure tragique :                              |     |
| Les Euménides, Ajax, Thyeste                                                 | 230 |
| 3. <i>ŒDIPE</i> AVEC OU SANS <i>OPSIS</i>                                    | 239 |
| 3.1. Sénèque et la « tragédie du destin »                                    | 239 |
| 3.2. <i>Œdipe</i> aristotélisé : l'Italie renaissante et la France classique | 244 |
| 3.3. <i>Œdipe</i> contre Aristote : Dryden contre Rymer                      | 269 |
| 3.4. Le retour des yeux crevés                                               | 294 |
| Conclusion                                                                   | 299 |
| BIBLIOGRAPHIE                                                                | 305 |
| Index                                                                        | 331 |





















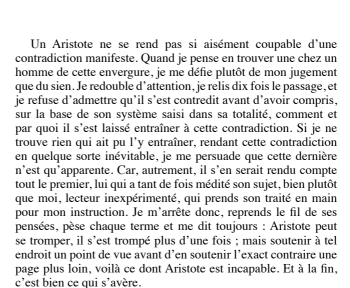












G. E. Lessing, *Dramaturgie de Hambourg*, 38° livraison, trad. J.-M. Valentin, Paris, Klincksieck, 2010, p. 137.













Aristote nomme en grec *opsis* à peu près ce qu'on appelle en français spectacle ou en anglais *performance*: soit ce qui, dans la représentation dramatique (au sens de séance<sup>1</sup>), ne relève pas du contenu ou de la forme de la parole telle qu'elle est prononcée par les comédiens et conservée dans le texte de la pièce, mais de tout le reste – bref l'élément visuel, auquel le philosophe associe souvent l'élément sonore non verbal, c'est-à-dire la musique et la sonorisation.

Cette dimension spectaculaire est évidemment ce qui fait la spécificité du genre théâtral par rapport à la réception, par exemple, du roman, ou d'une bonne partie de la poésie, du moins telle qu'elle est pratiquée à l'époque moderne². Cette spécificité pose aussi problème à tout lecteur d'une pièce de théâtre, dans la mesure où cette dimension extra-littéraire de l'œuvre n'est présente dans le texte dramatique que de manière indirecte et sous une forme elle-même textualisée, de façon explicite (les didascalies externes) ou implicite (les didascalies internes, ou indications de mise en scène qui se déduisent des paroles prononcées). On pourrait aller jusqu'à dire que s'intéresser à l'*opsis*, c'est considérer ce qui, dans la performance théâtrale, échappe à la littérature au sens le plus strict, ou plus exactement l'englobe et la dépasse : en un sens, cela relève peut-être davantage du travail du dramaturge ou du metteur en scène que de celui du critique littéraire.







<sup>1</sup> Voir Christian Biet et Christophe Triau, « La comparution théâtrale. Pour une définition esthétique et politique de la séance », *Tangence*, 88, 2008, p. 29-43; en ligne (21/04/2009): https://www.erudit.org/fr/revues/tce/2008-n88-tce2878/029751ar.

<sup>2</sup> La pratique est évidemment différente dans l'Antiquité ou au Moyen Âge, si l'on considère par exemple la lyrique chorale, ou l'épopée.

14 Voir le théâtre

Pourtant, si l'on accepte par provision la définition du drame (au sens générique du grec *drama*, et non au sens spécifique opposant le drame à la tragédie ou à la comédie) comme un composé de parole (et non de texte : le grec dit *logos*, « parole », et ne dispose pas même de mot pour désigner ce que nous nommons texte) et de spectacle, quiconque entend mener une réflexion sur ce qu'est le drame doit s'attacher à penser l'articulation de la parole et du spectacle, de ce qui est dit et de ce qui est montré – et tout aussi bien de ce qui n'est pas dit et de ce qui n'est pas montré.

À l'origine de cette articulation, que certains envisagent sous la forme d'une alternative exclusive, on trouve, comme souvent, la Poétique d'Aristote. Elle sera ici abordée au travers d'une question volontairement provocante : la Poétique d'Aristote est-elle contredite par Œdipe Roi? Si la formulation choque, c'est parce que la pièce de Sophocle est à plusieurs reprises analysée par Aristote comme le modèle d'une tragédie réussie : poser la question ainsi semble revenir à suggérer qu'Aristote ait pu commettre un complet contresens sur la pièce, voire sur la nature même du théâtre – position qui compte aujourd'hui des défenseurs de poids. On cherchera pourtant ici à la dépasser en montrant qu'Aristote a, pour des raisons tout à fait légitimes compte tenu de la démarche philosophique qui était la sienne, placé l'opsis à la fois au centre de sa définition de ce qu'est une pièce de théâtre, et à la marge du champ considéré par la Poétique : l'image d'un Aristote ennemi juré du spectacle est donc une construction historique ultérieure, qui ne s'est pas imposée sans débats. L'analyse aristotélicienne d'Œdipe Roi, bien que parfaitement valide du point de vue auquel se situe le philosophe, se révèle néanmoins incomplète, parce qu'Œdipe Roi ne révèle pas seulement le talent de Sophocle en tant que poète (c'est cela, et seulement cela, qui intéresse Aristote), mais aussi – et peut-être surtout – en tant que dramaturge. Montrer qu'Œdipe Roi n'est pas seulement une superbe construction poétique, mais aussi une implacable machine scénique, revient à proposer que l'approche strictement poéticienne adoptée par Aristote soit complétée par une autre approche intégrant la dialectique de la parole et du spectacle.

 $\bigcirc$ 







### REMERCIEMENTS ET NOTE SUR LES TRADUCTIONS ET CITATIONS

Ma gratitude va à Jean-Luc Joly, Rob Henke (Theatre Without Borders) et Christine Mauduit, qui ont bien voulu accueillir la présentation d'esquisses ou d'extraits du présent travail, ainsi qu'aux étudiants de Paris et d'Avignon qui ont essuyé les plâtres de son exposition sous forme de cours (et, pour les seconds, fait remonter sur scène l'ombre de Laïus).

Elle va aussi aux membres du jury d'HDR chargé d'en rendre compte, Daniele Guastini, François Lecercle, Fiona Macintosh, William Marx et Christine Mauduit, et tout particulièrement à la garante du dossier, Emmanuelle Hénin : la version finale de ce livre doit beaucoup à l'engagement de leur lecture critique et à leurs suggestions.

Sauf indication contraire, les traductions sont personnelles. Je modernise tacitement l'orthographe des citations, en conservant en général la ponctuation et la typographie originales.





